
 

 

REVUE 

D’HISTOIRE 
DES FACULTÉS DE DROIT 

ET DE LA CULTURE JURIDIQUE  

LECTURES DE… N° 14 : 
 

LA SOCIÉTÉ CONTRE L’ETAT 
(Editions de Minuit, 1974) 

de Pierre CLASTRES 

 
 
 

 
 
 

Journée d’étude organisée le 13 mai 2023 à l’université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne, textes mis en ligne le 23 janvier 2026. 

Pour citer cet article : Jean-Paul Demoule, « Des sociétés 
protohistoriques contre l’État ? Les apports de l’archéologie », Revue 
d’histoire des Facultés de droit, 2025, Hors série Lectures de… n° 14 : La 
Société contre l’Etat (Editions de Minuit, 1974), de Pierre Clastres. 

En ligne sur : 
https://univ-droit.fr/recherche/actualites-de-la-

recherche/manifestations/46682-lectures-de-la-societe-contre-l-
etat-de-pierre-clastres-editions-de-minuit-1974 





 

 

DES SOCIÉTÉS PROTOHISTORIQUES  
CONTRE L’ÉTAT ?  

LES APPORTS DE L’ARCHÉOLOGIE 

Jean-Paul DEMOULE 
Professeur émérite d’archéologie, 

Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 

En l’absence d’archives écrites, l’interprétation archéologique 
ultime, au-delà des vestiges matériels, ne peut que se fonder sur les 
données de l’anthropologie sociale voire, pour les sociétés humaines 
les plus anciennes, sur celles de l’éthologie des primates. C’est 
pourquoi, même s’il pouvait parfois être maladroit, il a toujours 
existé un dialogue entre préhistoriens et anthropologues sociaux. 
Ainsi appelait-on « comparatisme ethnographique » la démarche qui, 
dans la première partie du XX

e siècle, se contentait de plaquer des 
données ethnographiques sur des réalités archéologiques, essayant 
par exemple d’interpréter les restes d’ours dans les grottes 
paléolithiques à l’aide du « culte de l’ours » des populations de Sibérie 
orientale et du nord du Japon, alors qu’il s’agissait en général des 
vestiges d’occupations tout à fait naturelles de la part de ces ursidés 
anciens. 

I. Anthropologie sociale et archéologie 

On parle également d’ethnoarchéologie lorsque des archéologues 
vont enquêter auprès de populations traditionnelles, objet normal 
d’étude des anthropologues, mais cette fois avec le regard propre de 
spécialistes de la culture matérielle, sachant que les anthropologues 
se concentrent usuellement sur des matières plus « nobles », mais qui 
laissent peu de traces matérielles, comme les mythes ou les systèmes 
de parenté1. Les enquêtes en Afrique d’Alain Gallay ou d’Olivier 

 
1 Olivier Gosselain, « À quoi bon l’ethnoarchéologie ? », Le Genre humain, 50, 2011/1, 

p. 87-111. 



96 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

Gosselain concernant la production et la circulation des poteries, en 
Nouvelle-Guinée de Pierre et Anne-Marie Pétrequin à propos de la 
fabrication des haches en pierre polie ou d’Anick Coudart sur 
l’architecture vernaculaire, ou encore de Claudine Karlin sur l’élevage 
des rennes en Sibérie, ont relevé de cette approche probante dans le 
domaine francophone. 

Mais au-delà, lorsqu’il s’agit cette fois du fonctionnement social, 
immatériel par nature, même s’il laisse aussi des traces matérielles ? 
Les offrandes funéraires sont en général un matériau de choix, dans 
la mesure où l’on dispose usuellement dans la tombe d’un défunt un 
certain nombre d’objets relevant de son statut. Il y a bien sûr des 
contre-exemples, comme les dignitaires catholiques ou wahabites qui 
se font inhumer sans aucun apparat, mais ce sont heureusement des 
exceptions. De même, il est des pratiques funéraires qui laissent fort 
peu de traces matérielles, comme la crémation hindouiste des corps 
suivie de la dispersion des cendres dans le fleuve sacré du Gange, ou 
bien les « tours du silence » de l’Anatolie, où l’on expose les corps 
pour qu’ils deviennent la proie des vautours jusqu’à disparition 
complète. Néanmoins, dans la plupart des sociétés traditionnelles, 
cette démarche fonctionne. 

Sur le long terme, l’archéologie témoigne de sociétés humaines de 
plus en plus nombreuses et de plus en plus hiérarchisées puisque, 
aujourd’hui, la vingtaine de personnes les plus riches du monde ont 
autant de richesses que la moitié la plus pauvre de l’humanité. De 
fait, avec l’apparition de l’agriculture sédentaire, l’humanité est passée 
en dix mille ans (soit environ 4 % de la durée d’Homo sapiens) d’à peu 
près deux millions d’individus sur l’ensemble de la planète aux huit 
milliards – et bientôt dix milliards – actuels. La sédentarité et une 
nourriture mieux sécurisée font que si les chasseuses-cueilleuses 
avaient en moyenne un enfant tous les trois ou quatre ans, les 
agricultrices des sociétés traditionnelles, y compris dans la France du 
début du XX

e siècle, pouvaient avoir un enfant chaque année, même 
si beaucoup mouraient en bas âge. C’est au cours du néolithique que 
l’on voit effectivement, grâce à l’étude des cimetières, que les 
inégalités sociales visibles émergent et ne cessent de croître, au vu à 
la fois des objets précieux laissés dans la tombe et de l’architecture 
de la tombe elle-même, comme par exemple les tombeaux 
mégalithiques des bords de l’Atlantique, chambres funéraires en 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 97 

 

grosses dalles de pierre recouvertes d’un tertre de pierre et de terre, 
affirmant ainsi la puissance du défunt et de son clan. 

II. Des chefs sans pouvoir ? 

Mais ce mouvement vers des hiérarchies sociales de plus en plus 
marquées, accompagnant des sociétés de plus en plus nombreuses, 
a-t-il été continu, ou bien y a-t-il eu parfois des résistances, des 
retours en arrière ? C’est là que la lecture de Pierre Clastres, trop tôt 
disparu, a été stimulante pour un certain nombre d’entre nous2. 
Clastres montre en effet que, contrairement à ce qu’une lecture 
rousseauiste de l’histoire aurait pu faire croire, il y a toujours eu des 
« chefs », même dans les sociétés les plus simples, telles qu’il les a lui-
même décrites, ou telles que l’avait fait avant lui Claude Lévi-Strauss, 
lorsque ce dernier rendait compte dans Tristes tropiques de son séjour 
auprès des Nambikwara. Chez ces différents petits groupes 
amazoniens en effet, il y a bien un « chef  », ou plutôt une sorte de 
leader charismatique, particulièrement bon orateur, et souvent le seul 
à posséder deux femmes.  

Mais Clastres montre que tout est fait pour encadrer le pouvoir 
de ce « chef  », qui a plus de devoirs que de droits et n’a aucun 
pouvoir économique puisqu’il n’y a rien à posséder ni à accumuler3. 
Dans le cas du chef  Nambikwara, l’échec d’une expédition de chasse 
qu’il organisait le contraint, ses deux épouses et lui-même, à 
consacrer une journée entière à collecter racines et insectes pour 
nourrir néanmoins le groupe. Le chef  est parfois traité avec dérision 
et, s’il est réputé comme grand guerrier, la remise en jeu constante 
de ce titre de gloire finit un jour ou l’autre par lui être fatale. Enfin, 
en Amérique du Sud du moins, des religions prophétiques 
promettant une « Terre sans Mal », représentent un autre mécanisme 
de résistance. 

On pourrait ajouter des remarques suggérées par la 
Nouvelle-Guinée, voire d’autres régions du monde. Le Big Man, dans 

 
2 Jean-Paul Demoule, « L’archéologie du pouvoir : Oscillations et résistances dans 

l’Europe protohistorique », Fonctionnement social de l’Âge du Fer : opérateurs et hypothèses pour la 
France (A. Daubigney dir.), Université de Besançon, 1993, p. 259-274 ; Sophie Krausz, « Les 
Gaulois contre l’État », Études celtiques, 46, 2020, p. 7-26. 

3 Pierre Clastres, La société contre l’État : Recherches d’anthropologie politique, Paris, Éditions 

de Minuit, 1974. 



98 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

la terminologie anthropologique locale, s’il veut conserver son 
prestige et son réseau d’obligés, est sans cesse obligé de redistribuer 
ses richesses émergentes, et donc de continuer à travailler pour 
s’efforcer d’en acquérir de nouvelles4. De même, lorsqu’il meurt, il 
est enterré avec ses richesses, souvent soigneusement brisées (dents 
de porcs notamment) afin de les rendre non récupérables. C’est une 
façon de l’honorer et une précieuse indication de statut pour les 
archéologues, mais c’est aussi un moyen pour la société de se 
débarrasser des richesses en question – une pratique qui n’a plus 
cours dans nos sociétés industrielles modernes ! 

Aussi, pour les archéologues et sur le temps long, l’interrogation 
sur l’émergence du pouvoir pourrait être inversée. La question ne 
serait plus de savoir comment le pouvoir émerge, voire comment on 
peut lui résister5, mais plutôt de comprendre comment tous ces 
mécanismes de contrôle du pouvoir ont à un moment ou un autre 
fait défaut. À défaut de pouvoir le percevoir archéologiquement, du 
moins peut-on rechercher si, régulièrement ou non, des sociétés déjà 
bien hiérarchisées, ou du moins les marques, notamment funéraires, 
de cette hiérarchisation, se sont, à un moment ou à un autre, défaites6. 

III. Oscillations néolithiques 

Or en appliquant ce modèle à chaque fois à une région donnée, 
on peut observer que, avec des modalités diverses, cela a bien été le 
cas. Ainsi, au Proche-Orient, l’agriculture sédentaire émerge aux 
environs de 9500 ans avant notre ère. On passe petit à petit de 
villages de quelques dizaines d’habitants à de nouveaux villages de 
plusieurs centaines d’habitants, et bientôt plusieurs milliers. Or au 
milieu du VII

e millénaire, ces grandes agglomérations disparaissent. 
On a mis cet effondrement en partie en relation avec un événement 
climatique, dit « événement 6/2 » (ou 6/2 event) dans la mesure où il 
est daté de 6200 avant notre ère, un refroidissement brutal dû au 
déversement dans l’Atlantique d’un immense lac glaciaire canadien.  

 
4 Pierre Lemonnier, Guerres et festins. Paix, échanges et compétition dans les Hautes Terres de 

Nouvelle-Guinée, Paris, Éditions de la Maison des sciences de l’homme, 1990. 
5 Daniel Miller, Michael Rowlands et Chris Tilley (dir.), Domination and Resistance, 

Routledge, 1989. 
6 Jean-Paul Demoule, « L’archéologie du pouvoir », loc. cit. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 99 

 

On constate cependant qu’ensuite, des sites de grandes tailles ne 
réapparaissent pas de sitôt. Ainsi la Mésopotamie (l’Iraq actuel), qui 
n’avait pas encore été colonisée par des agriculteurs jusque-là, l’est à 
ce moment par les cultures dites de Hassuna et surtout de Halaf, qui 
se répandent, depuis la Syrie au nord jusqu’au golfe arabo-persique 
au sud, en quelques siècles seulement à partir de la fin de ce même 
VII

e millénaire. En effet, dès qu’un village atteignait une certaine 
taille, une partie de la population allait fonder un autre village un peu 
plus au sud. Il est difficile de ne pas penser qu’il s’agissait bien d’un 
choix social et politique pour éviter de trop grosses concentrations 
humaines, sources de difficultés logistiques et humaines7. Mais 
lorsqu’il ne sera pas possible d’aller plus loin, le bassin fertile du Tigre 
et de l’Euphrate étant cerné par des mers, des déserts ou des 
montagnes, sorte de nasse écologique sans échappatoire, les 
agglomérations ne cesseront de grandir en taille avec la culture dite 
d’Obeid, pour déboucher finalement, avec la culture d’Uruk du 
IV

e millénaire, sur les premières cités-États du monde. 
De fait, dans le même temps, à la fois à partir du Levant et de 

l’Anatolie, d’autres communautés humaines, jugées ou se jugeant 
excédentaires (pour des raisons économiques ou politiques), 
abordent l’Europe sud-orientale, les unes d’île en île par la mer Égée, 
les autres en longeant le littoral nord de cette mer, et commencent à 
implanter l’économie agricole sédentaire dans la péninsule 
balkanique. De là, les unes continuent de longer le littoral nord de la 
Méditerranée et, de proche en proche, jusqu’à la péninsule ibérique, 
utilisant au besoin des pirogues monoxyles ; les autres remontent 
vers le nord et investissent l’Europe tempérée, dans laquelle elles se 
répandent progressivement, de la mer Noire à l’Atlantique, et des 
Alpes à la Baltique. Ce mouvement ne mettra que deux millénaires à 
peine pour, depuis la mer Égée, atteindre l’Atlantique vers le milieu 
du Ve millénaire.  

Effectivement, là encore, les agglomérations ne dépassent guère 
une ou deux centaines de personnes et, à chaque génération, une 
partie de la population part fonder un autre village un peu plus loin 

 
7 Jean-Daniel Forest, Mésopotamie – L’apparition de l’état, VIIe-IIIe millénaires, Milan-Paris, 

Jaca Book & Paris-Méditerranée, 1996. 



100 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

vers l’ouest8. C’est, comme en Mésopotamie, lorsqu’on ne pourra pas 
aller plus loin face à la barrière de l’Atlantique – du moins jusqu’à 
Christophe Colomb – que les premiers signes d’inégalités sociales 
visibles se feront jour. Mais comme l’espace européen est beaucoup 
plus vaste que la Mésopotamie, la montée vers l’État prendra 
néanmoins près de quatre millénaires supplémentaires, si l’on met à 
part les quelques siècles d’existence des proto-États crétois et 
mycéniens évoqués plus loin. 

Cette « montée » cependant n’aura rien de régulier. On constate 
au contraire, dans chaque région, une alternance de périodes de plus 
forte concentration du pouvoir, et d’autres où les inégalités 
redeviennent beaucoup moins visibles. Ainsi, sur les bords de 
l’Atlantique, précisément là où on ne peut pas aller plus loin, sont 
érigés dans la seconde moitié du Ve millénaire d’imposants tombeaux 
mégalithiques, où les dominants sont inhumés dans une chambre 
funéraire en grosses dalles de granite (les dolmens) que recouvraient et 
protégeaient un vaste tertre de terres et de pierres – le principe des 
pyramides égyptiennes, mais deux millénaires plus tôt. Les défunts 
emportaient des objets précieux, haches vertes en jadéite venues des 
Alpes (du Mont Viso, plus précisément) et jamais utilisées, colliers en 
variscite, pierre semi-précieuse importée de la péninsule ibérique, etc. 

À l’autre bout de l’Europe, coincée cette fois contre la mer Noire, 
on trouve avec la culture de Varna dans l’actuelle Bulgarie, non pas 
une architecture funéraire spectaculaire, mais des défunts inhumés 
avec des biens plus précieux encore, parures en or, les premières de 
l’histoire humaine, objets en cuivre, très longues lames de silex 
exigeant l’utilisation d’une machine à levier pour pouvoir être 
débitées. Atteignant jusqu’à 45 cm de longueur, soit les plus longues 
jamais taillées par l’homme, leur fragilité ne permettait aucune 
utilisation pratique, si ce n’est de témoigner du prestige de leur 
possesseur. Un peu plus au nord-est, se trouvaient sur les territoires 
des actuelles Roumanie et Ukraine, dans la culture dite de Cucuteni-
Tripolje, d’immenses villages organisés en cercles concentriques et 
qui ont compté à chaque fois plusieurs milliers d’habitants. Les très 
rares nécropoles connues témoignent également de différences 

 
8 Bohumil Soudský, « Higher level archaeological entities : models and reality », The 

Explanation of  Culture Change : Models in Prehistory (C. Renfrew dir.), Londres, Methuen, 1973, 
p. 195-207. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 101 

 

sociales marquées, avec également la présence d’objets en cuivre, 
tandis que plusieurs dépôts enterrés contenant de nombreux objets 
en cuivre, étaient autant d’indices de thésaurisation. 

Néanmoins, à l’est comme à l’ouest, ces manifestations 
somptuaires disparaissent vers le début du IVe millénaire. Il n’y a plus, 
sur les côtes atlantiques, de grands tumulus, même si l’utilisation de 
grandes dalles pour construire des chambres funéraires enterrées se 
généralise. Mais cette fois ces monuments se font beaucoup plus 
discrets en surface, et surtout contiennent désormais des dizaines, 
voire des centaines de corps déposés au fur et à mesure des décès, et 
sans aucun objet de prestige les accompagnant. Les études 
d’anthropologie biologique indiquent que les défunts étaient 
regroupés par famille à l’intérieur de ces monuments, appelés « allées 
couvertes ». Que s’est-il passé ? Peut-être pas une révolution 
« démocratique », mais au moins un sérieux retour à des sociétés 
beaucoup moins inégalitaires. On ignore en effet si c’est l’ensemble 
du corps social qui se retrouvait dans ces monuments collectifs, ou 
seulement une partie. Dans ce dernier cas, on peut en tout cas penser 
aux affrontements permanents attestés aux époques historiques 
entre les grandes familles aristocratiques d’une part, et aux tentatives, 
parfois réussies, de montée d’un pouvoir personnel autocratique, ce 
que l’on retrouve aussi bien dans l’histoire de Rome ou d’Athènes, 
que dans la France de l’Ancien Régime avec l’épisode de la Fronde, 
ou avec la Magna Carta imposée au roi d’Angleterre Jean Sans Terre 
par les grands seigneurs, ou encore dans la Russie tsariste, entre Ivan 
le Terrible et les boyards. 

Dans l’est de l’Europe, toujours dans la première moitié du 
IV

emillénaire, les grandes agglomérations de Moldavie et d’Ukraine 
disparaissent. On a mis parfois cette disparition au compte 
d’invasions venues des steppes, mais l’archéologie dans le style des 
objets comme la génétique dans les analyses des ossements humains 
montrent au contraire un métissage progressif  au fil du temps des 
cultures steppiques avec celle de Cucuteni-Tripolje9. On a invoqué 
également une hypothétique épidémie de peste, qui reste à prouver. 
En réalité, des analyses plus fines de l’évolution de ces 

 
9 Sandra Penske et al., « Early contact between late farming and pastoralist societies in 

southeastern Europe », Nature, 620, 2023, p. 358-365 ; Sergiu Popovici, Cultura Usatovo. 

Arheologia funerară a unei societăți din epoca bronzului, Târgoviș te, Cetatea de Scaun, 2023. 



102 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

agglomérations semblent montrer que dans un premier temps 
chaque sous-partie de ces grands villages possédait une sorte de 
maison commune, lieu d’un pouvoir intermédiaire ; mais que dans 
un second temps ces bâtiments disparaissent, suggérant un pouvoir 
centralisateur unique sur l’ensemble de la communauté, lequel aurait 
pu conduire à des tensions de plus en plus importantes, et finalement 
à la désintégration de ces sociétés10. 

IV. Après le néolithique 

Pour revenir à l’Europe occidentale, l’âge du Bronze ancien, au 
début du IIemillénaire avant notre ère, est marqué des deux côtés de 
la Manche, avec la culture du Wessex et des Tumulus armoricains, 
par le retour de tombes individuelles imposantes sous de grands 
tertres de terre, accompagnées d’objets précieux, parures en or et 
armes en bronze. Mais là encore, ces coutumes sociales n’ont qu’un 
temps et, vers le milieu du même millénaire, c’est-à-dire l’âge du 
Bronze moyen, le rituel du tumulus funéraire se généralise dans toute 
l’Europe et on fait face désormais à de vastes nécropoles réunissant 
de tels monuments, néanmoins de taille souvent réduite et avec des 
offrandes funéraires généralement modestes. Là encore, il semble 
qu’une part beaucoup plus importante de la société se soit emparée 
pour son propre compte de ce qui, naguère, ne signalait que le 
sommet de la pyramide sociale. 

Au même moment, dans l’Europe du sud-est cette fois, émergent 
les premiers signes d’une marche vers de véritables cités-États, avec 
les palais minoens en Crète (déjà présent au début du II

emillénaire 
mais dont l’interprétation reste en débat) et surtout les places-fortes 
mycéniennes, comme à Mycènes, Pylos, Tirynthe ou encore Thèbes. 
Elles sont associées à d’imposants tombeaux comportant des voutes 
à coupoles, bien connus autour de Mycènes. Ce nouvel ordre (dont 
l’Iliade rapportera plus tard le souvenir mythifié) ne durera pourtant 
que trois ou quatre siècles, pour sombrer au début du XII

e siècle avant 
notre ère, dans le contexte de troubles généralisés concernant toute 

 
10 Robert Hofmann et al., « Governing Tripolye : Integrative architecture in Tripolye 

settlements », PLoS ONE 14(9) : e0222243, 2019 
[https://doi.org/10.1371/journal.pone.0222243]. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 103 

 

la Méditerranée orientale et qui voient tout autant l’effondrement de 
l’empire hittite ou les migrations dites des Peuples de la Mer11. 

Ce dernier événement est d’autant plus intéressant qu’à 
l’explication classique de l’effondrement, d’autres chercheurs ont 
opposé un point de vue différent12. D’une part, tout ne s’est pas 
produit en même temps. D’autre part, ce n’est pas un paysage désolé, 
baptisé « Âges sombres » par les historiens et archéologues déçus 
devant la disparition des palais et des trésors funéraires, qui succède 
à cet « effondrement », mais un retour à des économies villageoises 
finalement plus à même d’exploiter au mieux leur environnement, 
économies qui déboucheront à peine quatre siècles plus tard sur le 
« Miracle grec »13. En réalité, c’est la couche supérieure dominante et 
probablement oppressive de la société qui a disparu, mais non la 
société et sa culture traditionnelle.  

On pourrait en dire sans doute autant d’autres effondrements. 
Ainsi, celui de la civilisation de l’Indus au Pakistan ne semble plus le 
fait d’invasions venues du nord mais plutôt celui de la fragilité d’un 
système urbain coûteux et surdimensionné. Tout comme le fameux 
« Maya collapse » des auteurs états-uniens a certes fait disparaître un 
système étatique et urbain fondé sur d’impressionnantes pyramides 
et de puissantes cités-États ; mais des millions de personnes parlent 
toujours aujourd’hui des langues mayas dans la péninsule mexicaine 
du Yucatan : seul le système politique s’est effondré. Citons encore, 
à peine plus tard, la cité de Cahokia dans la vallée moyenne du 
Mississipi, qui comptait environ vingt mille habitants, qui disparaît 
tout autant. 

En Europe nord-occidentale toujours, l’expansion et la chute des 
« résidences princières » celtiques du VI

e siècle avant notre ère 
témoignent de phénomènes comparables14. Après leur disparition, 
les nécropoles du Ve siècle montrent à nouveau une société assez peu 
différenciée, avant que de nouveau, tout au début du IV

e siècle, 

 
11 Eric Cline, 1177 avant J.-C. : Le jour où la civilisation s’est effondrée, Paris, La Découverte, 

2015. 
12 Guy D. Middleton, Collapse and Transformation : The Late Bronze Age to Early Iron Age in 

the Aegean, Oxford, Oxbow, 2020 ; Jesse Millek, Destruction and Its Impact on Ancient Societies at 
the End of  the Bronze Age, Atlanta, Lockwood Press, 2023. 

13 Annie Schnapp-Gourbeillon, Aux origines de la Grèce : XIIIe-VIIIe siècles avant notre ère : La 

genèse du politique, Paris, Les Belles Lettres, 2002. 
14 Sophie Krausz, « Les Gaulois contre l’État », loc. cit. 



104 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

réapparaissent des personnages importants inhumés sur leur char 
avec des objets de luxe, mais pour seulement quelques décennies, 
puisqu’ils font place au III

e siècle à une société des morts moins 
inégalitaire, moment qui coïncide avec le départ vers le sud de 
l’Europe d’une partie des membres de ladite société sous la forme 
des migrations, ou « invasions » celtiques15.  

Toutefois, dès le second siècle, certains villages se regroupent au 
sein de nouvelles places fortes, les oppida, donnant naissance aux 
premières formations étatiques de la Gaule, un processus que la 
conquête romaine allait peu à peu accélérer, et définitivement. 
L’Empire romain, on le sait, se dissoudra à son tour, du moins dans 
sa partie occidentale, pour se fractionner en diverses formations 
étatiques plus ou moins durables. 

V. Vivre sans État ? 

Il ne fait guère de doute que les oscillations politiques plus ou 
moins régulières décrites ici se retrouveraient de diverses manières 
dans bien d’autres parties du monde. Comment les interpréter en 
dernière analyse ? L’une des leçons est sans doute qu’il n’y a que bien 
rarement de causes uniques, si tant est qu’elles puissent être établies 
avec certitude. Il s’agit bien toujours de causes plurielles, en effet 
domino. Il peut y avoir des causes environnementales, comme les 
dégradations climatiques de la fin du I

er millénaire de notre ère qui 
sont invoquées pour les Mayas et causèrent une grave crise agricole. 
Une fragilisation de la société peut alors être une incitation à des 
agressions extérieures. La crise de l’économie fragilise en retour le 
pouvoir des dominants, qui assuraient notamment leur prestige sur 
leurs liens supposés privilégiés avec les forces surnaturelles, qui 
désormais semblent leur faire défaut. Ce sont donc bien des causes 
imbriquées qui sont en jeu, mais qui impliquent aussi, dans une 
implosion interne, la résistance des dominés, résistance latente qui 
peut à la faveur de la crise s’exprimer et mettre à bas un système 
social par trop inégalitaire. 

 
15 Jean-Paul Demoule, « Chronologie et société dans les nécropoles celtiques de la 

culture Aisne-Marne, du VIe au IIIe siècle avant notre ère », Revue Archéologique de Picardie, 
Supplément n° 15, 1999. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 105 

 

On retrouve donc bien l’anthropologie dite anarchiste (au sens du 
grec ancien archê, le pouvoir, le an- étant le préfixe négatif), avec les 
travaux de ses deux générations successives16. Bien sûr, tous les 
auteurs n’ont pas développé exactement les mêmes thèses ni les 
mêmes points de vue. Mais au moins trois formes de résistance 
peuvent s’y trouver décrites. La plus simple est effectivement la 
contribution à l’effondrement d’un pouvoir trop contraignant, mais 
éventuellement fragilisé, dont on a vu plusieurs exemples. La seconde 
est celle de l’évitement d’un tel pouvoir montant, notamment en 
évitant les concentrations humaines trop importantes par des 
scissions régulières des communautés une fois atteint un point 
démographique jugé critique, comme le suggère la colonisation 
agricole de la Mésopotamie, puis de l’Europe. La troisième a été 
étudiée in vivo par James C. Scott dans la région d’Asie du sud-est 
appelée Zomia par les géographes, ou par Alfredo Gonzalez-Ruibal 
aux limites de l’Éthiopie et du Soudan : ce sont des communautés 
qui ont tâché de survivre dans les interstices entre les États, ce que 
James C. Scott a justement appelé « l’art de ne pas être gouverné »17. 
On pourrait voir dans les zones de résistance à l’agriculture, par 
exemple dans l’Europe du nord-est, de telles formes. 

Il a cependant été reproché à Clastres que les Amérindiens 
n’auraient pu mettre en place des mécanismes pour se prémunir de 
l’État, puisqu’ils ne pouvaient savoir d’avance ce qu’aurait été un 
État, formation sociale qu’ils ne connaissaient justement pas18. Cette 

 
16 Jean-Paul Demoule, « Préface : diaboliques céréales », Homo Domesticus, une histoire 

profonde des premiers États (James C. Scott dir.), Paris, La Découverte, 2019, p. I-XVIII ; id., 
« L’anthropologie anarchiste », Encyclopaedia Universalis, 2022, en ligne ; celle de Pierre 
Clastres, La société contre l’Etat, op. cit. ; James C. Scott, La Domination et les arts de la résistance. 
Fragments du discours subalterne, Paris, Éditions Amsterdam, 2009 ; id., Zomia, ou l’art de ne pas 
être gouverné, Paris, Le Seuil, 2013 ; id., Homo Domesticus, une histoire profonde des premiers États, 
Paris, La Découverte, 2019 ; Marshall Sahlins, Âge de pierre, âge d’abondance. L’économie des 
sociétés primitives, Paris, Gallimard, 1976 ; Christian Sigrist, Regulierte Anarchie : Untersuchungen 
zum Fehlen und zur Entstehung politischer Herrschaft in segmentären Gesellschaften Afrikas, Berlin, Lit 
Verlag, 1997 ; puis celle de David Graeber, Pour une anthropologie anarchiste, Montréal, Lux, 
2006 ; David Graeber et David Wengrow, Au commencement était… Une nouvelle histoire de 
l’humanité, Paris, Les Liens qui Libèrent, 2021 ; ou Alfredo Gonzalez-Ruibal, An Archaeology 
of  Resistance. Materiality and Time in an African Borderland, Lanham, Rowman & Littlefield, 
2014. 

17 James C. Scott, La Domination et les arts de la résistance, op. cit. 
18 Jean-William Lapierre, Vivre sans État ? Essai sur le pouvoir politique et l’innovation sociale, 

Paris, Le Seuil, 1977. 

https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=%C3%89d._Amsterdam&action=edit&redlink=1


106 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

critique est un peu réductrice. D’une part les Amérindiens étudiés 
par Clastres pouvaient parfaitement avoir entendu parler des États, 
lesquels n’étaient pas si loin, et leurs ancêtres tout autant, l’empire 
Inca par exemple ayant exercé une domination particulièrement 
lourde, bien que pour peu de temps. Par ailleurs, ce n’est pas encore 
directement à la montée de l’État que ces mécanismes s’adressaient, 
mais à une forme de pouvoir qui tendrait à devenir excessive, bien 
avant l’État proprement dit. 

Néanmoins, on pourrait avancer également que l’anthropologie 
anarchiste se place certes du point de vue des dominés, mais qu’elle 
n’analyse pas forcément les rapports de pouvoir, du moins tels que 
les décrirait une approche marxiste. On sait que, dans le contexte des 
affrontements idéologiques liés à mai 1968, de vives critiques ont été 
adressées par Pierre Clastres aux anthropologues marxistes français 
du moment dans un article posthume19. Il n’en reste pas moins que, 
quant à l’analyse des mécanismes de pouvoir, les deux approches 
peuvent être complémentaires. C’est ce à quoi s’était consacré en 
Allemagne l’anthropologue Christian Sigrist, venu du marxisme (ce 
qui entraina pour lui des difficultés académiques), lorsqu’il décrivit 
l’« anarchie régulée » de certaines sociétés lignagères africaines20. Une 
telle approche a été également appliquée de manière probante aux 
sociétés anciennes21. 

Dans une autre perspective, il n’est pas certain que le best-seller de 
David Graeber et David Wengrow22 représente, malgré son sous-
titre, une si « nouvelle histoire de l’humanité » dans la mesure où il 
montre à nouveau que la trajectoire des sociétés n’a souvent pas été 
linéaire, comme cela vient d’être développé ici, d’autant qu’un certain 
nombre des exemples invoqués à l’appui de sociétés qui auraient été 
de grande taille, mais néanmoins égalitaires (les agglomérations déjà 
mentionnées de la culture de Cucuteni-Tripolje, ou la ville de 
Teotihuacan, etc.), méritent pour le moins d’être débattus. Leur 
ouvrage suppose finalement une sorte de liberté des sociétés qui se 

 
19 Pierre Clastres, « Les marxistes et leur anthropologie », Libre, n° 3, 1978, p. 135-149. 
20 Christian Sigrist, Regulierte Anarchie, op. cit. 
21 Christophe Darmangeat, Le communisme primitif  n’est plus ce qu’il était – Aux origines de 

l’oppression des femmes, 3e éd Toulouse, Smolny, 2022. 
22 David Graeber et David Wengrow, Au commencement était… Une nouvelle histoire de 

l’humanité, op. cit. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 107 

 

seraient dirigées à leur guise vers telle ou telle forme d’organisation., 
ce qui peut aussi se discuter. Le rôle de l’archéologie est justement de 
mesurer plus précisément les contraintes matérielles qui ont pu 
peser, aussi bien sur les moments de crise que sur les moments où 
les mécanismes de contrôle initiaux contre la montée du pouvoir se 
sont désagrégés. L’accumulation de biens au fur et à mesure de la 
croissance de la population permise par le mode de vie agricole a fait 
en particulier que le pouvoir politique, déjà là mais sans beaucoup de 
pouvoir, est devenu aussi un pouvoir économique, garanti 
néanmoins par des puissances surnaturelles supposées, comme le 
suggèrent les traces matérielles de rituels associés aux tombes des 
dominants. 

 
Bien que ce n’ait pas grand sens, on ne peut que regretter en 

conclusion la mort accidentelle prématurée de Pierre Clastres, dont 
les écrits ont dès le début été une source précieuse d’inspiration pour 
les archéologues, et pas seulement eux. 


