REVUE
D’HISTOIRE

DES FACULTES DE DROIT
ET DE LA CULTURE JURIDIQUE

LECTURES DE... N°14:

LA SOCIETE CONTRE L’ETAT
(Editions de Minuit, 1974)
de Pierre CLASTRES

Journée d’étude organisée le 13 mai 2023 a I'université Paris 1
Panthéon-Sorbonne, textes mis en ligne le 23 janvier 2026.

Pour citer cet article : David Soldini, « Etre Etat, Etre indien,
quelques réflexions sur la grande dichotomie de Pierre Clastres »,
Revue d’bistoire des Facultés de droit, 2025, Hors série Lectures de... n° 14 -
La Société contre I'Etat (Editions de Minuit, 1974), de Pierre Clastres.

En ligne sur :

https:/ /univ-droit.fr/recherche/actualites-de-la-
recherche/manifestations/46682-lectures-de-la-societe-contre-1-
etat-de-pierre-clastres-editions-de-minuit-1974






ETRE ETAT, ETRE INDIEN,
QUELQUES REFLEXIONS SUR LA GRANDE
DICHOTOMIE DE PIERRE CLASTRES

David SOLDINI
Maitre de conférences en droit public,
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

Je souhaite proposer une réflexion autour de la dichotomie
Société/Etat, qui compose, notamment le titre de I'ouvrage
commenté, La société contre IEtat. 11 sagit, pour reprendre une
expression clastrienne, de prendre la théorie politique de Pierre
Clastres au sérieux, c’est-a-dire de s’intéresser a la maniére dont elle
s’insére dans le cadre des réflexions modernes sur I’Etat et sa relation
avec la société.

Le point de vue développé dans cette breve communication releve
davantage de la science politique ou de la philosophie politique. 11
s’agit, notamment, d’analyser les idées de Pierre Clastres en utilisant
les catégories propres a ces disciplines, quil connaissait
particulicrement bien. En effet, affirmer que Pierre Clastres est un
auteur politique ne saurait surprendre ses lecteurs. Lui-méme s’inscrit
clairement dans cette perspective, a la fois en défendant I'idée d’une
anthropologie politique mais surtout en établissant un dialogue avec
les politistes, sociologues ou philosophes de son époque.

Je vais donc tacher de montrer comment sa réflexion sur la
dichotomie société/Etat s’inscrit dans Dhistoire de la pensée
politique moderne et proposer quelques éléments critiques, qui
contribuent, 2 mon sens, a relativiser le caractére radical des idées
clastriennes et en particulier de sa grande idée selon laquelle la société
indienne constitue un mod¢le politique radicalement alternatif au
modele étatiste développé en Occident.



74 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

I. La grande dichotomie Société/Etat

Afin de comprendre larticulation proposée par Pierre Clastres
des termes société et Etat, il parait utile de revenir sur ces notions
dans la littérature politique et philosophique. Il s’agit en effet, comme
chacun sait, d’'une dichotomie classique, un théme maintes fois
repris, sous de trés nombreux angles.

Comme l'affirme Notrberto Bobbio :

Pendant des siecles, la pensée occidentale a été dominée par la
dichotomie jusnaturaliste entre état de nature et état civil. [...] 1I
existe deux versions de cette dichotomie selon que I’on attribue une
valeur positive au premier terme (il s’agit de la tradition de la pensée
libérale classique, qui va de Locke aux économistes classiques
jusqu’a Spencer et Hayek) ou au second (de Hobbes a Hegel pour
qui c’est la société civile qui correspond a I’état de nature, C’est-a-
dire a I’état ou se développent des rapports antagonistes)!.

Le théoricien et philosophe italien rappelle notamment qu’une
formulation moderne de la grande dichotomie est donnée par
Ludwig von Schlézer en 1794 qui distingue societas civilis sine imperio |
societas civilis cum imperic®. A partir du XIX® siécle, et partant de la
reformulation de Schl6zer, se développe une approche historicisée
de la grande dichotomie, notamment dans la lignée de Hegel, un état
étant réputé succéder a l'autre.

Il ne s’agit en réalité pas d’une nouveauté. Ainsi, Adam Ferguson,
contemporain de Rousseau, sans doute lu par Hegel, opposait
historiquement les sociétés primitives aux sociétés civilisées’. Dans
son essai sur la société civile, contraitement 2 nombre de ses
contemporains, Ferguson insiste sur les aspects positifs des sociétés
naturelles ou primitives et sur leur filiation avec ce qu’il nomme
société civile mais qui signifie en réalité société civilisée. ’ceuvre de
Ferguson mériterait, ici, de plus amples commentaires notamment
par sa capacité a valoriser la société naturelle sans pour autant
disqualifier, comme le fait Rousseau, la société civile. Ce dernier, on
le sait, construit son état de nature comme une entité abstraite, un

I'N.. Bobbio, De /a structure a la fonction (D. Soldini trad.), Dalloz, 2012, p. 155.

2 N. Bobbio, Stats, Governo, societa — Frammenti di un dizionario politico, Binaudi, 1995, p. 13.

3 A. Ferguson, An essay on the history of civil society (1767), The Oxford companion to
English literature, 2006.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 75

moment qui n’a jamais existé mais qui permet de penser la société
civile. La déshistoricisation rousseauiste du concept aura davantage
de succes que la proposition de Ferguson.

Ainsi, la sociologie qui se développe a la fin du XIX® si¢cle redonne
a la dichotomie son caractere abstrait : les deux termes ne sont plus
des catégories historiques mais des modeles idéaux, des abstractions
conceptuelles. Chez Tonnies, par exemple, la distinction entre
communauté et société, Gemeinschaft et Gesellschaft, se fonde sur une
différence d’ordre psychologique entre volonté organique et volonté
réfléchie (Wesenwille et Kiirwille)*. Chez Durkheim également on
retrouve une variante de la grande dichotomie avec 'opposition entre
société primitive, a solidarité mécanique (qui repose sur un droit de
nature répressive) et société évoluée, a solidarité organique (qui
repose sur un droit de nature collaborative ou réparatrice).

Parallelement 2 ces évolutions, entre la fin du XVIII® et le
XIX® siecle, le développement des approches dialectiques se
caractérise par un usage triadique de cette grande dichotomie. Aussi,
si Hobbes propose une approche dyadique classique, Behemoth ou
Leviathan, Rousseau en fait un usage triadique (état de nature, état
civil, état fondé sur le contrat social). Ce mouvement triadique est
évidemment également proposé chez Hegel, sur lequel je reviendrai,
ou encore par I'idéologie socialiste, comme chez Engels ou I’Etat
succede a la société primitive pour étre a son tour remplacé par la
société sans classe qui, sans étre identique a la société primitive
propose des caractéristiques similaires. Il ne faut cependant pas
confondre cette derni¢re approche triadique avec la répétition a
I'infini d’un usage dyadique comme par exemple 'alternance entre
progres et décadence, c’est-a-dire I'idée d’un éternel retour.

Une particularité des grandes dichotomies est leur capacité a
englober T'univers tout entier, c’est-a-dire que les deux termes
permettent de délimiter une discipline : par exemple, en droit, la
grande dichotomie droit public/droit privé recouvte potentiellement
I'intégralité de la discipline juridique. Les deux termes peuvent avoir
une connotation historiographique ou axiologique. Ainsi pour s’en
tenir au droit, il est possible de considérer que le droit privé précede
le droit public, mais également que le droit privé est mieux (plus

4 F. Tonnies, Communanté et société (1887) (S. Mesure et N. Bond trad.), PUF, 2010.



76 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

légitime, plus authentique, plus humain, etc.) que le droit public (et
inversement). Cet usage historiographique ou axiologique des
grandes dichotomies révele une autre particularité : chacun des
termes de la dichotomie a une prétention a englober, seul, I'univers
tout entier, reléguant l'autre terme a lextérieur de lunivers
disciplinaire.

Dans le modéle clastrien, ’ordre habituel de la dichotomie
société/Fitat est en quelque sorte inversé. Suivant I’analyse de Marc
Richirs, le pouvoir séparé, entrainant des inégalités entre dominés et
dominants, est assimilé a la nature, dont il devient un simulactre et
contre lequel se dresse la société, la culture. Comme le note Julien
Pallotta dans sa postface au petit livre de Viveiros de Castro, Po/itigue
des multiplicités, «la société primitive a besoin de ce simulacre
d’extériorité a la société et a la culture pour se poser comme telle »S.

Par rapport a la lecture rousseauiste, Clastres opére ainsi une
inversion axiologique des notions de nature et société puisque chez
Rousseau, la premiere est positive (’homme a Iétat de nature se
préoccupe de son bien-étre et ne fait pas de mal aux autres), la
seconde négative (la vie en société est source de vices). Chez Clastres
I'inégalité est naturelle, chez Rousseau elle est sociale et, inversement,
Pégalité est sociale chez Clastres et naturelle chez Rousseau.

I1. Une dialectique ouverte ?

11 s’ensuit que pour le théoricien du contrat social, le dépassement
est nécessaire afin de sortir de ’état de vice et de corruption propre
a la société. Le dépassement se réalise dans la société du contrat
social, 'Etat, tandis que chez Clastres, il convient au contraire
d’empécher en quelque sorte la réalisation du dépassement
dialectique.

On retrouve ici une approche développée par certains courants
de I'anarchisme dans la premiére moitié du XX° siecle qui critiquent
la dialectique hégélienne, considérée comme fermée ou statique, au

5> M. Richit, « Quelques réflexions épistémologiques préliminaires sur le concept de
sociétés contre I'Etat », [ esprit des lois sanvages. Pierre Clastres ou nne nonvelle anthropologie politique
(M. Abensour éd.), Paris, Seuil, 1987.

6 M. Pallota, « Postface. Viveiros de Castro au-dela de Clastres. Vers un Brésil mineur
ou un alter Brésil », Politique des multiplicités. Pierre Clastres face @ I'Etat (E. Viveiros de Castro
éd.), Editions dehors, 2019, p. 123,



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 77

profit d’une dialectique dite «ouverte», inspirée des idées
proudhoniennes, détaillées en particulier dans 'ouvrage Du principe
fédératiff. C’est notamment le cas du courant personnaliste et de son
chef de file Emmanuel Mounier® ou encore chez des penseurs du
fédéralisme intégral tel Alexandre Marc, Arnaud Dandieu ou Robert
Aron®.

Contrairement au mouvement dialectique hégélien ou
Popposition entre le premier et second terme se résout dans un
dépassement, la dialectique personnaliste ou proudhonienne doit
demeurer en tension. En effet, celle-ci est le reflet de la nature
complexe de 'homme, de la tension qui nait de la dualité inhérente a
la personne, a la fois maticre et esprit. Selon la critique personnaliste,
la dialectique hégélienne aboutit nécessairement a privilégier 'un ou
lautre aspect, elle est matérialiste ou spiritualiste et tronque la
véritable nature de ’homme. L’organisation politique doit donc
s’efforcer a maintenir la dialectique ouverte, c’est-a-dire a ne jamais
résoudre les antagonismes de maniére définitive mais au contraire en
faisant vivre ces oppositions. C’est le sens du systeme fédératif de
Proudhon et de la fédération de Mounier qui constituent, a leurs
yeux, une alternative a la construction de I’Etat monolithique inspiré
de la lecture hégélienne.

Cette approche constructive de I'anti-dialectique se heurte a une
autre vision vitaliste d’inspiration nietzschéenne!®. Ainsi, la critique
de Georges Bataille de la dialectique hégélienne mérite aussi d’étre
mentionnée. Il s’agit en réalité d’une confrontation de la dialectique
hégélienne avec la vie réelle, concréte.

Jimagine que ma vie — ou son avortement, mieux encore, la
blessure ouverte qu’est ma vie — a elle seule constitue la réfutation
du systeme fermé de Hegel!'.

7 P-J. Proudhon, Du principe fédératif et de la nécessité de reconstituer le parti de la révolution
(1863), éditions Tops/H. Trinquier, 2013.

8 Cf. notamment, E. Mounier, Ferits sur le personnalisme, Points, 2000.

9 R. Aron et A. Dandieu, La Révolution nécessaire (1933), rééd. Jean-Michel Place, 1993.
Pour un panorama large cf. ].-L. Loubet del Bayle, Les non conformistes des années trente, une
tentative de renonvellement de la politique francaise (1969), Points-Seuil, 2001.

10 Sur Popposition de Nietzsche 2 la dialectique hégélienne, cf. G. Deleuze, Nietzsche et
la philosophie (1962), Quadrige, PUE, 2014.

11 Cf. G. Bataille, Le Conpable, Paris, Gallimard, 1961, p. 185-186.



78 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

Bataille oppose a la dialectique de I’histoire 'expérience extréme.
Pour reprendre les propos de Philippe Sabot, il oppose a la sagesse
post-historique d’un Kojeve « un érotisme transgressif qui exacerbe
la relation de ’homme au sacté, en maintenant ouverte, vivante, la
dimension d’une existence vouée a I'extréme, a expérience et a la
diction de extréme »'2.

Dans louvrage L’Expérience intérienre Bataille précise :

Petite récapitulation comique. — Hegel, je I'imagine, toucha
Pextréme. 11 était jeune encore et crut devenir fou. J’imagine méme
qu’il élaborait le systeme pour échapper (chaque sorte de conquéte,
sans doute, est le fait d’'un homme fuyant une menace). Pour finir,
Hegel atrive a la satisfaction, tourne le dos a Uextréme. La supplication
est morte en lui. Qu’on cherche le salut, passe encore, on continue de
vivre, on ne peut étre sur, il faut continuer de supplier. Hegel gagna,
vivant, le salut, tua la supplication, se zutila. 1l ne resta de lui qu’un
manche de pelle, un homme moderne. Mais avant de se mutiler, sans
doute, il a touché I'extréme, a connu la supplication : sa mémoire le
ramene a 'ablme percu, pour l'annuler | Le systeme est 'annulation.!3.

L’excés ne demeure finalement dans le syst¢eme Hegel que dans
Poblativité du citoyen, qui marque précisément le triomphe de ’Etat,
sa réalisation parfaite et par la une forme de négation de I'existence
individuelle, subjective. La notion de sacrifice occupe également une
place centrale dans la philosophie bataillenne. Inutile d’y revenir,
Mauss est a I'origine de I'intérét de Bataille pour la notion a laquelle
il va donner une dimension que le pére de la sociologie universitaire
n’approuvait sans doute pas. Le sacrifice et le don servent a évacuer
le trop-plein d’énergie qui caractérise ’homme. Ils sont, en ce sens, a
lorigine du lien social :

Les hommes s’assemblant pour le sacrifice et pour la féte
satisfont le besoin qu’ils ont de dépenser un trop-plein vital. La
déchirure du sacrifice ouvrant la féte est une déchirure libératrice.
L’individu qui participe a la perte a obscure conscience que cette
perte engendre la communauté qui le soutient!*.

12 P. Sabot, « Bataille, entre Kojéve et Queneau : le désir et Phistoire », Le Portigue, n° 29,
2012.

13 G. Bataille, I.’Expérience intérienre, Patis, Gallimard, 1943 ; rééd. Gallimard/Tel, p. 56.

14 G. Bataille, « Le college de sociologie », Le Collége de sociologie (D. Hollier dir.), Paris,
Gallimard, 1995, p. 809.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 79

Le parallele avec la fonction sociale de la guerre chez Clastres est
inévitable. Cette dernicre s’analyse comme un moyen d’empécher
tout mouvement centripéte et garantit la fragmentation des groupes
locaux, c’est-a-dire qu’elle rend impossible la formation d’une
autorité collective, ou d’un Etat : elle est le principal moyen de
réalisation de la société contre PEtat. Cette fonction en révéle une
autre, tout aussi essentielle : le maintien de I'unité du corps social,
c’est-a-dire du clan, par opposition aux autres clans. L’existence
d’une extériorité ennemie est la condition autant que le signe de
Punité de la communauté. Fonction centripete de la guerre donc,
mais également centrifuge, unificatrice, car sans elle le clan n’existe
plus.

Le modéle clastrien constitue-t-il alors une variation sur le theme
de la dialectique ouverte ? Ce n’est pas évident. Chez Clastres, la
tension instaurée entre nature (chefferie) et société (le clan) a
vocation a empéché I’émergence de I’Etat : la dialectique demeure en
tension, ne se résout jamais. Elle est mise en scéne afin de demeurer
telle, de ne jamais entrainer le dépassement du second terme, la
société, considéré comme un état positif.

L’inversion axiologique des notions de nature et société produit
ainsi, comme mentionné précédemment, une dialectique alternative
ala proposition rousseauiste dans laquelle le premier terme, la nature,
est positif et le second, la société, négatif. Dés lors, I’Etat fondé sur
le contrat social, est nécessaire pour sortir de la négativité de la
société. Chez Clastres, au contraire, linstitution naturelle, la
chefferie, et la vie politique, le rapport entre le chef et le clan, visent
a neutraliser toute évolution perturbatrice de I’état de société,
considéré comme un état positif. Dans les deux cas, I’Etat apparait
comme la synthése du mouvement dialectique, désiré chez Rousseau,
craint et fuit chez Clastres.

Il convient de préciser que la chefferie, ce n’est pas I’Etat, ou un
proto-Etat ou un élément de PEtat en devenir. Clest une
représentation du pouvoir, un simulacre, qu’il convient de laisser
volontairement hors de la société afin précisément d’éviter le
développement de 'Etat, c’est-a-dire I'intégration du pouvoir dans la
société. Sa disparition n’est pas souhaitable non plus, il n’y a pas de
mouvement d’¢loignement progressif du pouvoir comme il y a un
mouvement progressif de construction étatique. La relation



80 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

clan/chefferie, en tension perpétuelle, a vocation a créer un état
stable, non évolutif, malgré un mouvement perpétuel garantit par la
reconnaissance de Pextériorité, et donc de la guerre. Cet état stable
est la société contre I'Etat.

Des lors, a Iinstar du personnalisme a tendance anarchiste, la
dialectique clastrienne finit par se clore, c’est sans doute inévitable.
Le dépassement est iné¢luctable.

ITI. Le dépassement clastrien

1l va donc se faire non dans ’Etat mais dans la société contre
I'Etat, C’est-a-dire sans « retout » au premier terme, comme chez
Rousseau qui établit une forme de parallele entre I'état de nature et
I’Etat du contrat social, la la liberté naturelle, ici la liberté politique,
12 la loi naturelle, ici la loi commune, etc. Au contraire, chez Clastres
le dépassement doit garantir I'impossible retour a la nature, c’est-a-
dire 'impossible affirmation du pouvoir séparé et z fine, 'impossible
construction de I’Etat. La société contre I'Etat comme organisation
politique a pour finalité de maintenir, au mieux, I’état social, culturel,
ce lieu ou I’échange est le fondement d’une société égalitaire. La
société contre PEtat doit alors s’envisager comme un systéme de
refoulement permanent du pouvoir séparé. Ce refoulement ne peut
se réaliser que si précisément le pouvoir existe, ou du moins s’il est
incarné : C’est le role de la chefferie.

I’organisation politique de la société indienne clastrienne vise, en
quelque sorte a éviter le malencontre de La Boétie's. Or, éviter c’est
a priori le connaitre, ce qui contredit la thése de La Boétie : chez
Clastres il n’y a pas un avant et un apres le malencontre, ce dernier
est en quelque sorte une prophétie qui se forge avec la naissance de
la société et la question politique n’est pas, comme chez La Boétie,
de savoir comment réagir contre les effets du malencontre mais bien
la réalisation ou non de la prophétie. Contrairement a La Boétie,
d’ailleurs, Clastres est formel : il n’y a aucun retour possible a I’état
précédant le malencontre ; la prophétie se réalise ou non et si elle ne
se réalise pas c’est que la société est en lutte permanente contre sa
réalisation.

15 Pierre Clastres, « Liberté, malencontre, innommable », postface au Discours de la
servitude volontaire, Paris, Payot, 1976, p. 229-246.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 81

Cette caractéristique romantique de la société contre I'Etat a
évidemment fait ’'objet de nombreuses critiques. Chez La Boétie, la
voie pour échapper aux conséquences du malencontre se résume en
une attitude individuelle, P'affirmation dune liberté consistant
précisément a refuser la servitude, ou plutét a faire comme si elle
n'existait pas. Puisque celle-ci est en premier lieu d’ordre
psychologique, la résistance se doit également d’étre psychologique.

Au contraire, pour Clastres, il n’y a pas de retour en arriere
possible et la seule alternative a I'affirmation de IEtat est d’éviter le
malencontre. Se pose alors évidemment la question de savoir
comment s’organiser pour échapper a quelque chose que I'on ne
connait pas, que I’on a précisément jamais rencontré ?

La clause de non-retour romantique que Clastres accole aux
sociétés a Etat s’inscrit dans la volonté de dresser une frontiére rigide,
imperméable entre deux mondes, deux fagons d’étre au monde, I’étre
Etat et Pétre indien, Pétre dominé et I'étre libre, Pétre civilisé qui
accepte l'inégalité et 'étre primitif qui chérit Pégalité. Elle sert
davantage a condamner définitivement la société civilisée qu’a décrire
la société primitive. La déchéance est définitive. Elle constitue aussi
sans doute un avertissement, ou plutot une sombre prophétie
adressée a ses contemporains mais aussi a lui-méme et a 'ethnologie,
tirant a Pextréme un paradoxe mis en évidence par son maitre Lévi-
Strauss : la rencontre du monde primitif est sa destruction,
définitive. Avec elle ’'homme détruit également toute possibilité de
vie libre.

Outre le caractere quelque peu irrationnel de cet avertissement, il
se révele discutable au regard des données empiriques. La recherche
contemporaine en archéologie notamment tend plutot a illustrer la
possibilité d’une fuite de la société a Etat. Dans le monde amazonien
d’abord avec la découverte progressive de l'existence de modeles
sociaux complexes, mettant en échec I'idée d’une stabilité historique
de Porganisation politique indienne. I.’Amazonie a connu, au-dela
des empires, des regroupements importants de population qui
supposent  vraisemblablement une  structuration  politique
hiérarchisée et donc la séparation sociale entre dominés et
dominants, c’est-a-dire I'inégalité.

De la a affirmer que les Indiens observés par Clastres sont les
descendants de ceux ayant volontairement choisi d’abandonner ce



82 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

mode d’organisation sociale au profit du clan il y a un pas que
personne, je pense, ne saurait franchir, mais ’hypothese ne peut pas
étre écartée. Peut-Ctre est-il également possible de faire un
rapprochement avec ce que I'archéologie nous dit du peuplement
néolithique et ’hypothése d’une succession de fuite des populations
des communautés devenues trop importantes pour éviter une
structuration hiérarchique et inégalitaire. La montée en puissance
d’une civilisation et sa structuration hiérarchique seraient alors
tributaires de la situation géographique et de I'impossible fuite,
comme l'illustre évidemment le développement de la civilisation
égyptienne. La sortie des juifs d’Egypte serait alors un contre-mythe
clastrien, illustrant la volonté mais aussi la possibilité de s’extraire
d’une situation de domination imposée par lexistence d’une
structure politique semblable a I’Etat. Plus pres de nous, le
repeuplement américain n’illustre-t-il pas également ce phénomene
de fuite des dominés, a la recherche d’une organisation sociale plus
égalitaire et plus libre. Le « go west », symbole d’un individualisme
exacerbé, propice au développement d’une société concurrentielle et
inégalitaire ne devrait-il pas étre réinterprété comme la quéte au
contraire d’une organisation sociale plus égalitaire ?

Ces hypotheses dépassent de loin mes compétences et je ne saurai
développer davantage ce propos. Il n’est du reste pas forcément
nécessaire de se référer a ces exemples protohistoriques pour
observer, méme dans la société contemporaine, les velléités,
nombreuses, du retour a la nature, a des modes de vie plus collectifs,
plus autarciques, moins dépendant du grand Un, pour se convaincre
d’une propension humaine a la fuite de IEtat.

La segmentation radicale opérée par Clastres entre I'étre-Etat et
I’étre-indien vise aussi a réduire tout contact possible entre ces deux
étres, ces deux mondes. Le contact est, pour I’étre indien, le début de
sa fin. Comme le montre Viveiros de Castro, la segmentation propre
ala pensée clastrienne releve d’une ontologie (ou d’une cosmogonie)
incompatible avec la pensée amazonienne qui se caractérise au
contraire par 'acceptation de la multiplicité et de la continuité. Cette
particularité est présente dans certains écrits de Clastres, notamment,
il me semble, lorsqu’il aborde la question de lappropriation
technologique par les socié¢tés indiennes. Toutefois ce phénomene
sert, chez lui, a illustrer la capacité de résistance, liée a la nature



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 83

politique du lien social, de la société indienne, capable d’intégrer des
techniques sans rien céder de son modele politique. Ses réflexions
sur la nature de la guerre's, réleve, a mon sens, de la méme erreur.

Il rejette ainsi la vision naturaliste de la guerre, présentée
notamment a travers la théorie de Leroi-Gourhan qui fait de la guerre
un prolongement de la chasse. Clastres y décele une forme de
biologisation du social, ce qui n’a selon lui aucun sens puisque la
guerre est un fait social alors que la chasse est un fait « biologique »,
motivé par 'alimentaire (qui se retrouve donc chez les animaux et
plus généralement dans tout le vivant : s’alimenter c’est détruire). La
guerre est au contraire un produit de l'agressivité, en ce sens, elle est
sociale. Cette dichotomie entre le social et le biologique surprend
dans la mesure ou la distinction ainsi posée est sans doute étrangere
a la pensée amazonienne qui établit au contraire une continuité, qui
n'est pas nécessairement matérielle — dans la physicalité pour
reprendre les termes de Philippe Descola — entre '’humain et le
naturel. La volonté de réduire la guerre des Indiens a sa fonction
politique procéde donc d’'une segmentation inconnue aux Indiens
eux-meémes.

S’il est peut-étre évident que ces derniers n’assimilent pas la guerre
a la chasse, la recherche d’un critére distinctif décisif entre ces deux
activités humaines centrales dans la vie indienne n’est pour autant
pas nécessairement pertinente.

Il n’est alors peut-étre pas inutile de revenir a Hegel et a sa
dialectique. Celle-ci repose, évidemment, sur un mouvement
dichotomique, un terme s’opposant a un autre, mais le mouvement
dialectique conduit inéluctablement a relativiser la distinction entre
les deux termes. Ainsi, pour Hegel, la société civile contient déja
Ildée d’Ftat. Clest cette Idée qui conduit a Iaffirmation de la
négation de la société civile avec I'affirmation de 'Ftat « extérieur »,
administratif. Cette opposition se résout dans I'affirmation de I'Etat
intérieur ou moral, c’est-a-dire 'appropriation par les individus de
Iimpératif étatique.

I’Ftat ne peut donc exister sans le préalable de la société civile
qui continue a exister en lui. De la dérive notamment I’aversion de
Hegel envers le suffrage universel et sa préférence pour un modele

16 P, Clastres, « Archéologie de la violence : la guerre dans les sociétés primitives »,

Recherches danthropologie politigue (P. Clastres dir.), Seuil, 1980, p.- 171 ets.



84 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

d’assemblée de représentants des corporations, qui sont une
émanation politique et représentative de la société civile. I.’Frtat est
ainsi présent dans la société civile et vice versa. Il en va de méme, du
reste, chez Rousseau, ou la société du contrat social procede du
dépassement de 'opposition entre Nature et Société. De la méme
maniére, les idéologies qui pronent une résistance a I’Etat sans pour
autant lui opposer de modele politique alternatif, comme les
doctrines de la désobéissance civile héritée de La Boétie, et qui
valorisent de maniére décisive la société sur 'Etat ne peuvent exister
sans ce dernier.

Chez Clastres, la société coexiste avec le simulacre du pouvoir, la
chefferie. La dialectique se résout au profit de la société, cette
derniére s’affirme en vidant de toute fonction 'autotité, c’est-a-dire
dans la société contre I’Etat. La cheffetie est comme empéchée. Les
deux termes de la dichotomie coexistent et si I'un épuise l'autre il ne
peut 'annihiler totalement puisqu’l convient de conserver son
existence, son simulacre, afin de le controler, d’éviter qu’il ne se
développe c’est-a-dire qu’il évolue vers I'Etat. La dialectique dépasse
donc la segmentation originelle et ce dépassement se pose comme
continuité entre les deux termes.

En ce sens, Popposition entre étre-indien et étre-Etat, que
Clastres radicalise, mérite d’étre repensée. La société a Etat et la
société contre I’Etat qui correspondent, chez Clastres, 2 deux avenirs
possibles, radicalement alternatifs, a deux manicres de résoudre la
dialectique propre a toutes les sociétés humaines entre I’étre social et
Pétre naturel, sont deux faces d’une méme médaille, deux filles de la
méme angoisse dirait Bataille et dont il considérait qu’elle pouvait,
seule, marquer opposition de deux méthodes politiques :

celle de la peur et de la recherche anxieuse d’une solution, mélant
ala recherche de la liberté les impératifs les plus opposés a la liberté ;
celle de la liberté d’esprit, qui découle des ressources globales de la
vie, pour laquelle, dans 'instant, tout est résolu, tout est riche, qui
est 2 la mesure de 'univers.

11 ajoutait :



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 85

Jinsiste sur le fait qu’a la liberté d’esprit la recherche d’une
solution est une exubérance, un superflu : ceci lui donne une force
incomparable!”.

Le cadre universitaire n’étant propice ni a I'exubérance ni au
superflu, je vous propose de nous en tenir a cette conclusion.

17 G. Bataille, La part mandite (1949), Paris, Editions de Minuit, 1967, p. 54.



