
 

 

REVUE 

D’HISTOIRE 
DES FACULTÉS DE DROIT 

ET DE LA CULTURE JURIDIQUE  

LECTURES DE… N° 14 : 
 

LA SOCIÉTÉ CONTRE L’ETAT 
(Editions de Minuit, 1974) 

de Pierre CLASTRES 

 
 
 

 
 
 

Journée d’étude organisée le 13 mai 2023 à l’université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne, textes mis en ligne le 23 janvier 2026. 

Pour citer cet article : David Soldini, « Être État, Être indien, 
quelques réflexions sur la grande dichotomie de Pierre Clastres », 
Revue d’histoire des Facultés de droit, 2025, Hors série Lectures de… n° 14 : 
La Société contre l’Etat (Editions de Minuit, 1974), de Pierre Clastres. 

En ligne sur : 
https://univ-droit.fr/recherche/actualites-de-la-

recherche/manifestations/46682-lectures-de-la-societe-contre-l-
etat-de-pierre-clastres-editions-de-minuit-1974 





 

 

ÊTRE ÉTAT, ÊTRE INDIEN, 
QUELQUES RÉFLEXIONS SUR LA GRANDE 

DICHOTOMIE DE PIERRE CLASTRES 

David SOLDINI 
Maître de conférences en droit public, 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 

Je souhaite proposer une réflexion autour de la dichotomie 
Société/État, qui compose, notamment le titre de l’ouvrage 
commenté, La société contre l’État. Il s’agit, pour reprendre une 
expression clastrienne, de prendre la théorie politique de Pierre 
Clastres au sérieux, c’est-à-dire de s’intéresser à la manière dont elle 
s’insère dans le cadre des réflexions modernes sur l’État et sa relation 
avec la société. 

Le point de vue développé dans cette brève communication relève 
davantage de la science politique ou de la philosophie politique. Il 
s’agit, notamment, d’analyser les idées de Pierre Clastres en utilisant 
les catégories propres à ces disciplines, qu’il connaissait 
particulièrement bien. En effet, affirmer que Pierre Clastres est un 
auteur politique ne saurait surprendre ses lecteurs. Lui-même s’inscrit 
clairement dans cette perspective, à la fois en défendant l’idée d’une 
anthropologie politique mais surtout en établissant un dialogue avec 
les politistes, sociologues ou philosophes de son époque.  

Je vais donc tâcher de montrer comment sa réflexion sur la 
dichotomie société/État s’inscrit dans l’histoire de la pensée 
politique moderne et proposer quelques éléments critiques, qui 
contribuent, à mon sens, à relativiser le caractère radical des idées 
clastriennes et en particulier de sa grande idée selon laquelle la société 
indienne constitue un modèle politique radicalement alternatif  au 
modèle étatiste développé en Occident. 



74 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

I. La grande dichotomie Société/État 

Afin de comprendre l’articulation proposée par Pierre Clastres 
des termes société et État, il paraît utile de revenir sur ces notions 
dans la littérature politique et philosophique. Il s’agit en effet, comme 
chacun sait, d’une dichotomie classique, un thème maintes fois 
repris, sous de très nombreux angles. 

Comme l’affirme Norberto Bobbio : 

Pendant des siècles, la pensée occidentale a été dominée par la 
dichotomie jusnaturaliste entre état de nature et état civil. […] Il 
existe deux versions de cette dichotomie selon que l’on attribue une 
valeur positive au premier terme (il s’agit de la tradition de la pensée 
libérale classique, qui va de Locke aux économistes classiques 
jusqu’à Spencer et Hayek) ou au second (de Hobbes à Hegel pour 
qui c’est la société civile qui correspond à l’état de nature, c’est-à-
dire à l’état où se développent des rapports antagonistes)1. 

Le théoricien et philosophe italien rappelle notamment qu’une 
formulation moderne de la grande dichotomie est donnée par 
Ludwig von Schlözer en 1794 qui distingue societas civilis sine imperio / 
societas civilis cum imperio2. À partir du XIX

e siècle, et partant de la 
reformulation de Schlözer, se développe une approche historicisée 
de la grande dichotomie, notamment dans la lignée de Hegel, un état 
étant réputé succéder à l’autre. 

Il ne s’agit en réalité pas d’une nouveauté. Ainsi, Adam Ferguson, 
contemporain de Rousseau, sans doute lu par Hegel, opposait 
historiquement les sociétés primitives aux sociétés civilisées3. Dans 
son essai sur la société civile, contrairement à nombre de ses 
contemporains, Ferguson insiste sur les aspects positifs des sociétés 
naturelles ou primitives et sur leur filiation avec ce qu’il nomme 
société civile mais qui signifie en réalité société civilisée. L’œuvre de 
Ferguson mériterait, ici, de plus amples commentaires notamment 
par sa capacité à valoriser la société naturelle sans pour autant 
disqualifier, comme le fait Rousseau, la société civile. Ce dernier, on 
le sait, construit son état de nature comme une entité abstraite, un 

 
1 N. Bobbio, De la structure à la fonction (D. Soldini trad.), Dalloz, 2012, p. 155. 
2 N. Bobbio, Stato, Governo, società – Frammenti di un dizionario politico, Einaudi, 1995, p. 13. 
3 A. Ferguson, An essay on the history of  civil society (1767), The Oxford companion to 

English literature, 2006. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 75 

 

moment qui n’a jamais existé mais qui permet de penser la société 
civile. La déshistoricisation rousseauiste du concept aura davantage 
de succès que la proposition de Ferguson. 

Ainsi, la sociologie qui se développe à la fin du XIX
e siècle redonne 

à la dichotomie son caractère abstrait : les deux termes ne sont plus 
des catégories historiques mais des modèles idéaux, des abstractions 
conceptuelles. Chez Tönnies, par exemple, la distinction entre 
communauté et société, Gemeinschaft et Gesellschaft, se fonde sur une 
différence d’ordre psychologique entre volonté organique et volonté 
réfléchie (Wesenwille et Kürwille)4. Chez Durkheim également on 
retrouve une variante de la grande dichotomie avec l’opposition entre 
société primitive, à solidarité mécanique (qui repose sur un droit de 
nature répressive) et société évoluée, à solidarité organique (qui 
repose sur un droit de nature collaborative ou réparatrice). 

Parallèlement à ces évolutions, entre la fin du XVIII
e et le 

XIX
e siècle, le développement des approches dialectiques se 

caractérise par un usage triadique de cette grande dichotomie. Aussi, 
si Hobbes propose une approche dyadique classique, Behemoth ou 
Leviathan, Rousseau en fait un usage triadique (état de nature, état 
civil, état fondé sur le contrat social). Ce mouvement triadique est 
évidemment également proposé chez Hegel, sur lequel je reviendrai, 
ou encore par l’idéologie socialiste, comme chez Engels où l’État 
succède à la société primitive pour être à son tour remplacé par la 
société sans classe qui, sans être identique à la société primitive 
propose des caractéristiques similaires. Il ne faut cependant pas 
confondre cette dernière approche triadique avec la répétition à 
l’infini d’un usage dyadique comme par exemple l’alternance entre 
progrès et décadence, c’est-à-dire l’idée d’un éternel retour. 

Une particularité des grandes dichotomies est leur capacité à 
englober l’univers tout entier, c’est-à-dire que les deux termes 
permettent de délimiter une discipline : par exemple, en droit, la 
grande dichotomie droit public/droit privé recouvre potentiellement 
l’intégralité de la discipline juridique. Les deux termes peuvent avoir 
une connotation historiographique ou axiologique. Ainsi pour s’en 
tenir au droit, il est possible de considérer que le droit privé précède 
le droit public, mais également que le droit privé est mieux (plus 

 
4 F. Tönnies, Communauté et société (1887) (S. Mesure et N. Bond trad.), PUF, 2010. 



76 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

légitime, plus authentique, plus humain, etc.) que le droit public (et 
inversement). Cet usage historiographique ou axiologique des 
grandes dichotomies révèle une autre particularité : chacun des 
termes de la dichotomie a une prétention à englober, seul, l’univers 
tout entier, reléguant l’autre terme à l’extérieur de l’univers 
disciplinaire. 

Dans le modèle clastrien, l’ordre habituel de la dichotomie 
société/État est en quelque sorte inversé. Suivant l’analyse de Marc 
Richir5, le pouvoir séparé, entraînant des inégalités entre dominés et 
dominants, est assimilé à la nature, dont il devient un simulacre et 
contre lequel se dresse la société, la culture. Comme le note Julien 
Pallotta dans sa postface au petit livre de Viveiros de Castro, Politique 
des multiplicités, « la société primitive a besoin de ce simulacre 
d’extériorité à la société et à la culture pour se poser comme telle »6. 

Par rapport à la lecture rousseauiste, Clastres opère ainsi une 
inversion axiologique des notions de nature et société puisque chez 
Rousseau, la première est positive (l’homme à l’état de nature se 
préoccupe de son bien-être et ne fait pas de mal aux autres), la 
seconde négative (la vie en société est source de vices). Chez Clastres 
l’inégalité est naturelle, chez Rousseau elle est sociale et, inversement, 
l’égalité est sociale chez Clastres et naturelle chez Rousseau. 

II. Une dialectique ouverte ? 

Il s’ensuit que pour le théoricien du contrat social, le dépassement 
est nécessaire afin de sortir de l’état de vice et de corruption propre 
à la société. Le dépassement se réalise dans la société du contrat 
social, l’État, tandis que chez Clastres, il convient au contraire 
d’empêcher en quelque sorte la réalisation du dépassement 
dialectique. 

On retrouve ici une approche développée par certains courants 
de l’anarchisme dans la première moitié du XX

e siècle qui critiquent 
la dialectique hégélienne, considérée comme fermée ou statique, au 

 
5 M. Richir, « Quelques réflexions épistémologiques préliminaires sur le concept de 

sociétés contre l’État », L’esprit des lois sauvages. Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique 
(M. Abensour éd.), Paris, Seuil, 1987. 

6 M. Pallota, « Postface. Viveiros de Castro au-delà de Clastres. Vers un Brésil mineur 

ou un alter Brésil », Politique des multiplicités. Pierre Clastres face à l’État (E. Viveiros de Castro 
éd.), Éditions dehors, 2019, p. 123. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 77 

 

profit d’une dialectique dite « ouverte », inspirée des idées 
proudhoniennes, détaillées en particulier dans l’ouvrage Du principe 
fédératif7. C’est notamment le cas du courant personnaliste et de son 
chef  de file Emmanuel Mounier8 ou encore chez des penseurs du 
fédéralisme intégral tel Alexandre Marc, Arnaud Dandieu ou Robert 
Aron9. 

Contrairement au mouvement dialectique hégélien où 
l’opposition entre le premier et second terme se résout dans un 
dépassement, la dialectique personnaliste ou proudhonienne doit 
demeurer en tension. En effet, celle-ci est le reflet de la nature 
complexe de l’homme, de la tension qui naît de la dualité inhérente à 
la personne, à la fois matière et esprit. Selon la critique personnaliste, 
la dialectique hégélienne aboutit nécessairement à privilégier l’un ou 
l’autre aspect, elle est matérialiste ou spiritualiste et tronque la 
véritable nature de l’homme. L’organisation politique doit donc 
s’efforcer à maintenir la dialectique ouverte, c’est-à-dire à ne jamais 
résoudre les antagonismes de manière définitive mais au contraire en 
faisant vivre ces oppositions. C’est le sens du système fédératif  de 
Proudhon et de la fédération de Mounier qui constituent, à leurs 
yeux, une alternative à la construction de l’État monolithique inspiré 
de la lecture hégélienne. 

Cette approche constructive de l’anti-dialectique se heurte à une 
autre vision vitaliste d’inspiration nietzschéenne10. Ainsi, la critique 
de Georges Bataille de la dialectique hégélienne mérite aussi d’être 
mentionnée. Il s’agit en réalité d’une confrontation de la dialectique 
hégélienne avec la vie réelle, concrète. 

J’imagine que ma vie – ou son avortement, mieux encore, la 
blessure ouverte qu’est ma vie – à elle seule constitue la réfutation 
du système fermé de Hegel11. 

 
7 P.-J. Proudhon, Du principe fédératif  et de la nécessité de reconstituer le parti de la révolution 

(1863), éditions Tops/H. Trinquier, 2013. 
8 Cf. notamment, E. Mounier, Écrits sur le personnalisme, Points, 2000. 
9 R. Aron et A. Dandieu, La Révolution nécessaire (1933), rééd. Jean-Michel Place, 1993. 

Pour un panorama large cf. J.-L. Loubet del Bayle, Les non conformistes des années trente, une 
tentative de renouvellement de la politique française (1969), Points-Seuil, 2001. 

10 Sur l’opposition de Nietzsche à la dialectique hégélienne, cf. G. Deleuze, Nietzsche et 

la philosophie (1962), Quadrige, PUF, 2014. 
11 Cf. G. Bataille, Le Coupable, Paris, Gallimard, 1961, p. 185-186. 



78 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

Bataille oppose à la dialectique de l’histoire l’expérience extrême. 
Pour reprendre les propos de Philippe Sabot, il oppose à la sagesse 
post-historique d’un Kojève « un érotisme transgressif  qui exacerbe 
la relation de l’homme au sacré, en maintenant ouverte, vivante, la 
dimension d’une existence vouée à l’extrême, à l’expérience et à la 
diction de l’extrême »12. 

Dans l’ouvrage L’Expérience intérieure Bataille précise : 

Petite récapitulation comique. – Hegel, je l’imagine, toucha 
l’extrême. Il était jeune encore et crut devenir fou. J’imagine même 
qu’il élaborait le système pour échapper (chaque sorte de conquête, 
sans doute, est le fait d’un homme fuyant une menace). Pour finir, 
Hegel arrive à la satisfaction, tourne le dos à l’extrême. La supplication 
est morte en lui. Qu’on cherche le salut, passe encore, on continue de 
vivre, on ne peut être sûr, il faut continuer de supplier. Hegel gagna, 
vivant, le salut, tua la supplication, se mutila. Il ne resta de lui qu’un 
manche de pelle, un homme moderne. Mais avant de se mutiler, sans 
doute, il a touché l’extrême, a connu la supplication : sa mémoire le 
ramène à l’abîme perçu, pour l’annuler ! Le système est l’annulation.13. 

L’excès ne demeure finalement dans le système Hegel que dans 
l’oblativité du citoyen, qui marque précisément le triomphe de l’État, 
sa réalisation parfaite et par là une forme de négation de l’existence 
individuelle, subjective. La notion de sacrifice occupe également une 
place centrale dans la philosophie bataillenne. Inutile d’y revenir, 
Mauss est à l’origine de l’intérêt de Bataille pour la notion à laquelle 
il va donner une dimension que le père de la sociologie universitaire 
n’approuvait sans doute pas. Le sacrifice et le don servent à évacuer 
le trop-plein d’énergie qui caractérise l’homme. Ils sont, en ce sens, à 
l’origine du lien social : 

Les hommes s’assemblant pour le sacrifice et pour la fête 
satisfont le besoin qu’ils ont de dépenser un trop-plein vital. La 
déchirure du sacrifice ouvrant la fête est une déchirure libératrice. 
L’individu qui participe à la perte a l’obscure conscience que cette 
perte engendre la communauté qui le soutient14. 

 
12 P. Sabot, « Bataille, entre Kojève et Queneau : le désir et l’histoire », Le Portique, n° 29, 

2012. 
13 G. Bataille, L’Expérience intérieure, Paris, Gallimard, 1943 ; rééd. Gallimard/Tel, p. 56. 
14 G. Bataille, « Le collège de sociologie », Le Collège de sociologie (D. Hollier dir.), Paris, 

Gallimard, 1995, p. 809. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 79 

 

Le parallèle avec la fonction sociale de la guerre chez Clastres est 
inévitable. Cette dernière s’analyse comme un moyen d’empêcher 
tout mouvement centripète et garantit la fragmentation des groupes 
locaux, c’est-à-dire qu’elle rend impossible la formation d’une 
autorité collective, ou d’un État : elle est le principal moyen de 
réalisation de la société contre l’État. Cette fonction en révèle une 
autre, tout aussi essentielle : le maintien de l’unité du corps social, 
c’est-à-dire du clan, par opposition aux autres clans. L’existence 
d’une extériorité ennemie est la condition autant que le signe de 
l’unité de la communauté. Fonction centripète de la guerre donc, 
mais également centrifuge, unificatrice, car sans elle le clan n’existe 
plus. 

Le modèle clastrien constitue-t-il alors une variation sur le thème 
de la dialectique ouverte ? Ce n’est pas évident. Chez Clastres, la 
tension instaurée entre nature (chefferie) et société (le clan) a 
vocation a empêché l’émergence de l’État : la dialectique demeure en 
tension, ne se résout jamais. Elle est mise en scène afin de demeurer 
telle, de ne jamais entraîner le dépassement du second terme, la 
société, considéré comme un état positif. 

L’inversion axiologique des notions de nature et société produit 
ainsi, comme mentionné précédemment, une dialectique alternative 
à la proposition rousseauiste dans laquelle le premier terme, la nature, 
est positif  et le second, la société, négatif. Dès lors, l’État fondé sur 
le contrat social, est nécessaire pour sortir de la négativité de la 
société. Chez Clastres, au contraire, l’institution naturelle, la 
chefferie, et la vie politique, le rapport entre le chef  et le clan, visent 
à neutraliser toute évolution perturbatrice de l’état de société, 
considéré comme un état positif. Dans les deux cas, l’État apparaît 
comme la synthèse du mouvement dialectique, désiré chez Rousseau, 
craint et fuit chez Clastres. 

Il convient de préciser que la chefferie, ce n’est pas l’État, ou un 
proto-État ou un élément de l’État en devenir. C’est une 
représentation du pouvoir, un simulacre, qu’il convient de laisser 
volontairement hors de la société afin précisément d’éviter le 
développement de l’État, c’est-à-dire l’intégration du pouvoir dans la 
société. Sa disparition n’est pas souhaitable non plus, il n’y a pas de 
mouvement d’éloignement progressif  du pouvoir comme il y a un 
mouvement progressif  de construction étatique. La relation 



80 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

clan/chefferie, en tension perpétuelle, a vocation à créer un état 
stable, non évolutif, malgré un mouvement perpétuel garantit par la 
reconnaissance de l’extériorité, et donc de la guerre. Cet état stable 
est la société contre l’État. 

Dès lors, à l’instar du personnalisme à tendance anarchiste, la 
dialectique clastrienne finit par se clore, c’est sans doute inévitable. 
Le dépassement est inéluctable. 

III. Le dépassement clastrien 

Il va donc se faire non dans l’État mais dans la société contre 
l’État, c’est-à-dire sans « retour » au premier terme, comme chez 
Rousseau qui établit une forme de parallèle entre l’état de nature et 
l’Etat du contrat social, là la liberté naturelle, ici la liberté politique, 
là la loi naturelle, ici la loi commune, etc. Au contraire, chez Clastres 
le dépassement doit garantir l’impossible retour à la nature, c’est-à-
dire l’impossible affirmation du pouvoir séparé et in fine, l’impossible 
construction de l’État. La société contre l’État comme organisation 
politique a pour finalité de maintenir, au mieux, l’état social, culturel, 
ce lieu où l’échange est le fondement d’une société égalitaire. La 
société contre l’État doit alors s’envisager comme un système de 
refoulement permanent du pouvoir séparé. Ce refoulement ne peut 
se réaliser que si précisément le pouvoir existe, ou du moins s’il est 
incarné : c’est le rôle de la chefferie. 

L’organisation politique de la société indienne clastrienne vise, en 
quelque sorte à éviter le malencontre de La Boétie15. Or, l’éviter c’est 
a priori le connaître, ce qui contredit la thèse de La Boétie : chez 
Clastres il n’y a pas un avant et un après le malencontre, ce dernier 
est en quelque sorte une prophétie qui se forge avec la naissance de 
la société et la question politique n’est pas, comme chez La Boétie, 
de savoir comment réagir contre les effets du malencontre mais bien 
la réalisation ou non de la prophétie. Contrairement à La Boétie, 
d’ailleurs, Clastres est formel : il n’y a aucun retour possible à l’état 
précédant le malencontre ; la prophétie se réalise ou non et si elle ne 
se réalise pas c’est que la société est en lutte permanente contre sa 
réalisation. 

 
15 Pierre Clastres, « Liberté, malencontre, innommable », postface au Discours de la 

servitude volontaire, Paris, Payot, 1976, p. 229-246. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 81 

 

Cette caractéristique romantique de la société contre l’État a 
évidemment fait l’objet de nombreuses critiques. Chez La Boétie, la 
voie pour échapper aux conséquences du malencontre se résume en 
une attitude individuelle, l’affirmation d’une liberté consistant 
précisément à refuser la servitude, ou plutôt à faire comme si elle 
n’existait pas. Puisque celle-ci est en premier lieu d’ordre 
psychologique, la résistance se doit également d’être psychologique. 

Au contraire, pour Clastres, il n’y a pas de retour en arrière 
possible et la seule alternative à l’affirmation de l’État est d’éviter le 
malencontre. Se pose alors évidemment la question de savoir 
comment s’organiser pour échapper à quelque chose que l’on ne 
connaît pas, que l’on a précisément jamais rencontré ? 

La clause de non-retour romantique que Clastres accole aux 
sociétés à État s’inscrit dans la volonté de dresser une frontière rigide, 
imperméable entre deux mondes, deux façons d’être au monde, l’être 
État et l’être indien, l’être dominé et l’être libre, l’être civilisé qui 
accepte l’inégalité et l’être primitif  qui chérit l’égalité. Elle sert 
davantage à condamner définitivement la société civilisée qu’à décrire 
la société primitive. La déchéance est définitive. Elle constitue aussi 
sans doute un avertissement, ou plutôt une sombre prophétie 
adressée à ses contemporains mais aussi à lui-même et à l’ethnologie, 
tirant à l’extrême un paradoxe mis en évidence par son maître Lévi-
Strauss : la rencontre du monde primitif  est sa destruction, 
définitive. Avec elle l’homme détruit également toute possibilité de 
vie libre. 

Outre le caractère quelque peu irrationnel de cet avertissement, il 
se révèle discutable au regard des données empiriques. La recherche 
contemporaine en archéologie notamment tend plutôt à illustrer la 
possibilité d’une fuite de la société à État. Dans le monde amazonien 
d’abord avec la découverte progressive de l’existence de modèles 
sociaux complexes, mettant en échec l’idée d’une stabilité historique 
de l’organisation politique indienne. L’Amazonie a connu, au-delà 
des empires, des regroupements importants de population qui 
supposent vraisemblablement une structuration politique 
hiérarchisée et donc la séparation sociale entre dominés et 
dominants, c’est-à-dire l’inégalité.  

De là à affirmer que les Indiens observés par Clastres sont les 
descendants de ceux ayant volontairement choisi d’abandonner ce 



82 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

mode d’organisation sociale au profit du clan il y a un pas que 
personne, je pense, ne saurait franchir, mais l’hypothèse ne peut pas 
être écartée. Peut-être est-il également possible de faire un 
rapprochement avec ce que l’archéologie nous dit du peuplement 
néolithique et l’hypothèse d’une succession de fuite des populations 
des communautés devenues trop importantes pour éviter une 
structuration hiérarchique et inégalitaire. La montée en puissance 
d’une civilisation et sa structuration hiérarchique seraient alors 
tributaires de la situation géographique et de l’impossible fuite, 
comme l’illustre évidemment le développement de la civilisation 
égyptienne. La sortie des juifs d’Égypte serait alors un contre-mythe 
clastrien, illustrant la volonté mais aussi la possibilité de s’extraire 
d’une situation de domination imposée par l’existence d’une 
structure politique semblable à l’État. Plus près de nous, le 
repeuplement américain n’illustre-t-il pas également ce phénomène 
de fuite des dominés, à la recherche d’une organisation sociale plus 
égalitaire et plus libre. Le « go west », symbole d’un individualisme 
exacerbé, propice au développement d’une société concurrentielle et 
inégalitaire ne devrait-il pas être réinterprété comme la quête au 
contraire d’une organisation sociale plus égalitaire ? 

Ces hypothèses dépassent de loin mes compétences et je ne saurai 
développer davantage ce propos. Il n’est du reste pas forcément 
nécessaire de se référer à ces exemples protohistoriques pour 
observer, même dans la société contemporaine, les velléités, 
nombreuses, du retour à la nature, à des modes de vie plus collectifs, 
plus autarciques, moins dépendant du grand Un, pour se convaincre 
d’une propension humaine à la fuite de l’État. 

La segmentation radicale opérée par Clastres entre l’être-État et 
l’être-indien vise aussi à réduire tout contact possible entre ces deux 
êtres, ces deux mondes. Le contact est, pour l’être indien, le début de 
sa fin. Comme le montre Viveiros de Castro, la segmentation propre 
à la pensée clastrienne relève d’une ontologie (ou d’une cosmogonie) 
incompatible avec la pensée amazonienne qui se caractérise au 
contraire par l’acceptation de la multiplicité et de la continuité. Cette 
particularité est présente dans certains écrits de Clastres, notamment, 
il me semble, lorsqu’il aborde la question de l’appropriation 
technologique par les sociétés indiennes. Toutefois ce phénomène 
sert, chez lui, à illustrer la capacité de résistance, liée à la nature 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 83 

 

politique du lien social, de la société indienne, capable d’intégrer des 
techniques sans rien céder de son modèle politique. Ses réflexions 
sur la nature de la guerre16, rélève, à mon sens, de la même erreur. 

Il rejette ainsi la vision naturaliste de la guerre, présentée 
notamment à travers la théorie de Leroi-Gourhan qui fait de la guerre 
un prolongement de la chasse. Clastres y décèle une forme de 
biologisation du social, ce qui n’a selon lui aucun sens puisque la 
guerre est un fait social alors que la chasse est un fait « biologique », 
motivé par l’alimentaire (qui se retrouve donc chez les animaux et 
plus généralement dans tout le vivant : s’alimenter c’est détruire). La 
guerre est au contraire un produit de l’agressivité, en ce sens, elle est 
sociale. Cette dichotomie entre le social et le biologique surprend 
dans la mesure où la distinction ainsi posée est sans doute étrangère 
à la pensée amazonienne qui établit au contraire une continuité, qui 
n’est pas nécessairement matérielle – dans la physicalité pour 
reprendre les termes de Philippe Descola – entre l’humain et le 
naturel. La volonté de réduire la guerre des Indiens à sa fonction 
politique procède donc d’une segmentation inconnue aux Indiens 
eux-mêmes. 

S’il est peut-être évident que ces derniers n’assimilent pas la guerre 
à la chasse, la recherche d’un critère distinctif  décisif  entre ces deux 
activités humaines centrales dans la vie indienne n’est pour autant 
pas nécessairement pertinente. 

Il n’est alors peut-être pas inutile de revenir à Hegel et à sa 
dialectique. Celle-ci repose, évidemment, sur un mouvement 
dichotomique, un terme s’opposant à un autre, mais le mouvement 
dialectique conduit inéluctablement à relativiser la distinction entre 
les deux termes. Ainsi, pour Hegel, la société civile contient déjà 
l’Idée d’État. C’est cette Idée qui conduit à l’affirmation de la 
négation de la société civile avec l’affirmation de l’État « extérieur », 
administratif. Cette opposition se résout dans l’affirmation de l’État 
intérieur ou moral, c’est-à-dire l’appropriation par les individus de 
l’impératif  étatique. 

L’État ne peut donc exister sans le préalable de la société civile 
qui continue à exister en lui. De là dérive notamment l’aversion de 
Hegel envers le suffrage universel et sa préférence pour un modèle 

 
16 P. Clastres, « Archéologie de la violence : la guerre dans les sociétés primitives », 

Recherches d’anthropologie politique (P. Clastres dir.), Seuil, 1980, p. 171 et s. 



84 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

d’assemblée de représentants des corporations, qui sont une 
émanation politique et représentative de la société civile. L’État est 
ainsi présent dans la société civile et vice versa. Il en va de même, du 
reste, chez Rousseau, où la société du contrat social procède du 
dépassement de l’opposition entre Nature et Société. De la même 
manière, les idéologies qui prônent une résistance à l’État sans pour 
autant lui opposer de modèle politique alternatif, comme les 
doctrines de la désobéissance civile héritée de La Boétie, et qui 
valorisent de manière décisive la société sur l’État ne peuvent exister 
sans ce dernier. 

Chez Clastres, la société coexiste avec le simulacre du pouvoir, la 
chefferie. La dialectique se résout au profit de la société, cette 
dernière s’affirme en vidant de toute fonction l’autorité, c’est-à-dire 
dans la société contre l’État. La chefferie est comme empêchée. Les 
deux termes de la dichotomie coexistent et si l’un épuise l’autre il ne 
peut l’annihiler totalement puisqu’il convient de conserver son 
existence, son simulacre, afin de le contrôler, d’éviter qu’il ne se 
développe c’est-à-dire qu’il évolue vers l’État. La dialectique dépasse 
donc la segmentation originelle et ce dépassement se pose comme 
continuité entre les deux termes. 

En ce sens, l’opposition entre être-indien et être-État, que 
Clastres radicalise, mérite d’être repensée. La société à État et la 
société contre l’État qui correspondent, chez Clastres, à deux avenirs 
possibles, radicalement alternatifs, à deux manières de résoudre la 
dialectique propre à toutes les sociétés humaines entre l’être social et 
l’être naturel, sont deux faces d’une même médaille, deux filles de la 
même angoisse dirait Bataille et dont il considérait qu’elle pouvait, 
seule, marquer l’opposition de deux méthodes politiques :  

celle de la peur et de la recherche anxieuse d’une solution, mêlant 
à la recherche de la liberté les impératifs les plus opposés à la liberté ; 
celle de la liberté d’esprit, qui découle des ressources globales de la 
vie, pour laquelle, dans l’instant, tout est résolu, tout est riche, qui 
est à la mesure de l’univers.  

Il ajoutait :  



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 85 

 

J’insiste sur le fait qu’à la liberté d’esprit la recherche d’une 
solution est une exubérance, un superflu : ceci lui donne une force 
incomparable17. 

Le cadre universitaire n’étant propice ni à l’exubérance ni au 
superflu, je vous propose de nous en tenir à cette conclusion. 

 
17 G. Bataille, La part maudite (1949), Paris, Editions de Minuit, 1967, p. 54. 


