
 

 

REVUE 

D’HISTOIRE 
DES FACULTÉS DE DROIT 

ET DE LA CULTURE JURIDIQUE  

LECTURES DE… N° 14 : 
 

LA SOCIÉTÉ CONTRE L’ETAT 
(Editions de Minuit, 1974) 

de Pierre CLASTRES 

 
 
 

 
 
 

Journée d’étude organisée le 13 mai 2023 à l’université Paris 1 
Panthéon-Sorbonne, textes mis en ligne le 23 janvier 2026. 

Pour citer cet article : Pierre Birnbaum, « Pierre Clastres, contre 
l’État “despote” », Revue d’histoire des Facultés de droit, 2025, Hors série 
Lectures de… n° 14 : La Société contre l’Etat (Editions de Minuit, 1974), 
de Pierre Clastres. 

En ligne sur : 
https://univ-droit.fr/recherche/actualites-de-la-

recherche/manifestations/46682-lectures-de-la-societe-contre-l-
etat-de-pierre-clastres-editions-de-minuit-1974 





 

 

PIERRE CLASTRES,  
CONTRE L’ÉTAT « DESPOTE » 

Pierre BIRNBAUM 
Professeur émérite de sociologie, 

Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 

En mai 1968, les manifestants lancent leurs cris hostiles à 
l’autoritarisme, « il est interdit d’interdire », « Tout État est policier », 
se lèvent contre les éducateurs, les parents, l’administration et l’État 
qui opprime. On dénonce l’oppression de tous les appareils 
idéologiques de répression et, aux cris de « CRS-SS », l’État 
républicain universaliste se trouve assimilé au nazisme, au 
totalitarisme hitlérien, à la répression sans limite, à l’encontre des 
bienfaits de la démocratie participative. Dans un même élan, on s’en 
prend avec force aux partis communistes, au totalitarisme soviétique 
qu’Alexandre Soljenitsyne vient de dénoncer dans Une journée d’Ivan 
Denissovitch1. Le mouvement de mai 68 fait ainsi figure d’utopie 
libertaire hostile à tous les pouvoirs, à tous les États, qu’ils soient 
républicains et universalistes ou totalitaires2, tous sont supposés 
réprimer aveuglément.  

Dès lors, le retour à la société civile s’impose, à la nature 
accueillante et bienfaisante, à la communauté locale source de 
plénitude, au bonheur de vivre en rejetant toute forme d’aliénation, 
au Larzac ancré dans la Terre accueillante. Loin de l’État, telle est 
l’urgence. Sus à l’État, tel est le mot d’ordre partagé par nombre de 
ses ennemis au nom d’idéaux divers et opposés. Cette levée contre 
l’État au nom d’une liberté retrouvée emporte presque les 
convictions les plus diverses et se présente comme un moment 

 
1 A. Soljenitsyne, Une journée d’Ivan Denissovitch, Julliard, 1963. 
2 P. Grémion, « Mai 68 et le choc du Goulag », Esprit, mai 2000. 



62 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

essentiel de la France contemporaine, une rupture durable qui touche 
profondément les valeurs et les comportements3. 

À bas l’État, tel est alors le nouveau mot d’ordre de nombre 
d’intellectuels qui se veulent libres et lancent des revues, hostiles aux 
totalitarismes telles Socialisme ou Barbarie ou encore Libre à laquelle 
participent Claude Lefort, Cornélius Castoriadis ou Pierre Clastres. 
Cette conception libertaire hostile à toute forme de pouvoir 
entendue comme nécessairement violente, source de domination de 
l’Un sur les autres, de servitude, d’obéissance contrainte, émerge 
donc durant ce moment d’après 68 durant lequel l’on récuse toute 
forme d’État au nom soit d’un retour à une communauté imaginée 
comme forme parfaite de relations sociales collectives structurées. 

De manière provocatrice4, Régis Debray dénonce pourtant 
l’utopie libératrice de mai 1968 en considérant ses effets inattendus, 
radicalement contraires à la vision naturaliste de retour à la nature, à 
l’anarchisme communautariste. Il estime que le mouvement de 68, 
en légitimant le refus de l’État, en plaidant pour un retour à la société 
mais aussi pour la liberté de l’acteur et la renaissance de 
l’individualisme à tous crins, a justifié l’adhésion au libéralisme et 
menée paradoxalement à l’élection du libéral Giscard d’Estaing, à la 
libéralisation de la société qui l’éloigne de l’État gaulliste 
émancipateur conçu dorénavant comme répressif, à la contestation 
de la notion d’État elle-même : comme si la centralisation de l’État 
républicain français émancipateur pouvait être rapprochée de l’État 
totalitaire qui représente, au contraire, la fin de l’État, la domination 
du parti sur l’État. 

D’une certaine manière, cette critique concerne implicitement la 
tradition libertaire hostile à l’État qui s’épanouit en France au même 
moment et qui, dans la sociologie politique, émerge à travers le beau 
livre de Pierre Clastres, La société contre l’État (1974). Comme aux 
États-Unis, durant la même période, on entend, à l’instar de Carole 
Pateman et dans la tradition rousseauiste, consolider la démocratie 

 
3 E. Morin, Cl. Lefort, C. Castoriadis, Mai 68 : La Brèche, Bruxelles, Complexe, 1988 ; 

G. Dreyfus-Armand, R. Frank, M.-Fr. Lévy et M. Zancarini-Fournel, Les Années 68, le temps 
de la contestation, Paris, IHTP/CNRS, 2000. 

4 R. Debray, Modeste contribution aux discours et cérémonies officielles du dixième anniversaire, 

Maspéro, 1987, rééd. 2008 avec le titre Mai 68 : une contre-révolution réussie ; cf. aussi 
J.-P. Le Goff, Mai 68, l’héritage impossible, La Découverte, 2002. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 63 

 

participative ancrée dans le local par l’entremise d’un retour à la 
nature5, Clastres se tourne vers des sociétés qui, elles aussi, auraient 
évité la « malencontre » de la servitude, c’est-à-dire de l’État sans 
toutefois pouvoir rendre compte de son émergence historique, 
« cette apparition mystérieuse, irréversible, mortelle pour les sociétés 
primitives, ce que nous connaissons sous le nom d’État »6, un État 
porteur de « malheur » que la société tupi-guarani refuse de manière 
« héroïque »7. Il ajoute : « Quel formidable événement, quelle 
révolution laissèrent surgir la figure du Despote, de celui qui 
commande à ceux qui obéissent ? D’où vient le pouvoir politique ? 
Mystère, provisoire peut être, de l’origine »8. L’État demeure une 
métaphore inquiétante du Mal, rien de plus. 

Lorsque Clastres déclare que « forcément, parler des sociétés sans 
État, c’est nommer en même temps les autres, c’est-à-dire, les 
sociétés à État »9, il se contente de cette affirmation de bon sens sans 
pour autant prendre le temps d’analyser ces sociétés à État, leurs 
différences, leurs rapports distincts avec la culture, la religion, le 
territoire, leur structure bureaucratique institutionnalisée ou non etc. 
À ses yeux, dès lors, l’État, celui du « monde occidental », n’est 
qu’une figure de rhétorique purement abstraite. Clastres s’intéresse 
ainsi aux sociétés sans État sans savoir vraiment de quoi sont faites 
les sociétés à État. D’où le caractère un peu déséquilibré de toute 
réflexion sur sa belle lecture imaginée des sociétés sans État. 

À ses yeux, l’État est la « forme ultime » de la violence, c’est-à-dire 
« l’État centralisé »10. Or il ne va pas de soi qu’en tant que tel, l’État 
centralisé soit la forme ultime de la violence, c’est confondre autorité 
et violence. On pourrait même soutenir le contraire, à savoir que c’est 
la fin de l’État et son remplacement par un parti totalitaire ou un 
leader charismatique qui incarnent la forme ultime de la violence en 
impliquant la disparition de l’État. Davantage encore, l’État 
centralisé demeure une exception, il n’est guère le résultat inéluctable 

 
5 C. Pateman, Participation and democratic theory, Cambridge University press, Cambridge, 

1970. 
6 P. Clastres, La société contre l’État, éd. de Minuit, 1974, p. 172. 
7 Ibid., p. 185. 
8 Ibid., p. 174. 
9 P. Clastres, « Entretien avec L’Anti-Mythes, 1974 », L’Anti-Mythe, Sens et Tonka, 1974 

p. 14. 
10 P. Clastres, La société contre l’État, op. cit., p. 23. 



64 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

d’une évolution inéluctable comme l’avance Clastres puisque 
nombre de pays démocratiques du monde « occidental », comme il 
le nomme, de la Suisse à l’Italie, de l’Allemagne à l’Espagne ou encore 
la Grande Bretagne, des Pays Bas aux États-Unis ont certes chacune 
d’entre elles un État mais non un État centralisé. Dans ce sens, il est 
profondément réducteur de soutenir qu’« il y a d’une part les sociétés 
primitives ou sociétés sans État, il y a d’autre part les sociétés à 
État »11 sans tenir compte de l’immense diversité des types d’États, 
rares étant ceux qui sont centralisés. 

Pour Clastres, dans ces sociétés sans État, en fonction d’une 
« intentionnalité sociologique… le pouvoir est exactement ce que ces 
sociétés ont voulu qu’il soit. Et comme ce pouvoir n’y est, pour le 
dire schématiquement, rien, le groupe révèle ce faisant son refus de 
l’autorité, une négation absolue du pouvoir »12. Par une « décision » 
collective, la société refuse la naissance d’un pouvoir séparé. Comme 
« le pouvoir est en son essence coercition », la société piège d’une 
certaine manière le lieu du pouvoir pour en refuser la naissance, le 
chef  n’étant que « le maître des mots » dont « la parole n’est pas dite 
pour être écoutée ». Dès lors, « le devoir de parole du chef, ce flux 
constant de parole vide qu’il doit à la tribu, c’est sa dette infinie, la 
garantie qui interdit à l’homme de parole de devenir homme de 
pouvoir »13. Comme « l’essence » de l’État, c’est « la violence »14, il 
s’agit d’empêcher que le chef  se transforme en « despote », à l’instar 
de l’État que Clastres nomme « le Despote », qu’il demeure « au 
service de la société (car) c’est la société en elle-même (lieu véritable 
du pouvoir) qui exerce comme telle son autorité sur le chef  »15 : en 
séparant chefferie et coercition, la société primitive parvient à 
« rendre le pouvoir impuissant »16. 

Ces réflexions sur l’État, le pouvoir, l’autorité ou la coercition ne 
vont pas de soi puisque Clastres emploie presque indifféremment ces 
notions17. Que cette société primitive parvienne à empêcher la 

 
11 Ibid., p. 170. 
12 Ibid., p. 39. 
13 Ibid., p. 135-136. 
14 Ibid., p. 174. 
15 Ibid., p. 174 et 176. 
16 P. Clastres, Recherches d’anthropologie politique, Le Seuil, 1980, p. 18. 
17 Aux yeux de Clastres, « le groupe révèle ce faisant son refus radical de l’autorité, une 

négation absolue du pouvoir », La société contre l’État, op. cit., p. 39. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 65 

 

différentiation, la naissance d’un pouvoir distinct, qu’elle évite la 
construction d’un espace politique car elle a « l’intuition » qu’il 
mènerait à l’usage de la violence, soit. Peut-on pour autant voir en 
l’État simplement un despote qui recourt par nature à la violence, 
appréhender cette « malencontre » qu’est l’État comme « le signe 
répugnant d’une déchéance »18 propice à l’avènement de la 
« servitude » ? 

Certes, à une reprise du moins, Clastres se montre soucieux de ne 
pas réifier l’État : il écrit « ainsi, on ne saurait réduire à un seul type 
les diverses figures historiques de l’État et rien ne permet de 
confondre entre eux l’État des despotes archaïques, ou l’État libéral 
bourgeois, ou l’État totalitaire fasciste ou communiste »19. En dépit 
de cette précaution formulée à une seule reprise, dès que Clastres 
examine un État spécifique, tel celui de la France, ces sages 
distinctions paraissent disparaître, c’est davantage le « despote » qui 
réapparaît comme si la France se révélait proche des sociétés à « État 
totalitaire ». En constatant ainsi que l’histoire de la société française 
a été une longue suite de répression des cultures minoritaires, des 
Albigeois au patois réprimé par l’école laïque, Clastres écrit, 
« Affirmer, à partir de l’exemple français, que l’ethnocide, appartient 
à l’essence unificatrice de l’État conduit logiquement à dire que toute 
formation étatique est ethnocidaire ». Il ajoute :  

la violence ethnocidaire, comme négation de la différence, 
appartient bien à l’essence de l’État, aussi bien dans les empires 
barbares que dans les sociétés civilisées d’Occident : toute 
organisation étatique est ethnocidaire, l’ethnocide est le mode 
normal d’existence de l’État20.  

Enfin, revenant à une vision générale de l’État, il estime que les 
« États occidentaux » connaissent « une capacité ethnocidaire sans 
limites, elle est effrénée »21. 

Clastres a raison de souligner la répression des cultures 
minoritaires par l’État à la française, la manière dont 1789 entend 
éradiquer les patois mais il surestime la réalité de ce processus qui 

 
18 Ibid., p. 112. 
19 Ibid., p. 103-104. 
20 Ibid., p. 54-55. 
21 Ibid., p. 56. 



66 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

n’est en rien, sauf  exception, ethnocidaire. Les langues régionales 
subsistent après 1789 comme l’ont montré nombre d’historiens, tout 
comme la diversité religieuse. Composition française, le beau livre de 
Mona Ozouf  en témoigne à lui seul qui montre la survivance des 
deux côtés, celui de la République laïque et celui du bas breton22. De 
même, pour ne prendre que cet exemple, en dépit de la violence 
régénératrice qui s’exerce sur eux, les Juifs ont su entrer dans la 
citoyenneté et préserver le sens d’une histoire propre, des modes de 
sociabilités distincts23. C’est dire qu’il semble difficile de rapprocher 
l’ethnocide des Indiens d’Amérique de la régénération à la française 
dans une vision radicalement négative de l’État. C’est souligner aussi 
la différence entre types d’État centralisés ou non, unitaires ou 
pluralistes : ainsi l’État britannique ou l’État italien ou encore l’État 
suisse ne répriment en rien les minorités linguistiques dont ils 
légitiment au contraire l’expression culturelle et politique. Il semble 
donc difficile d’estimer tout de go que la capacité ethnocidaire « des 
États occidentaux » est sans limite. 

On peut avancer, contre Clastres, que les sociétés à État, non à 
État totalitaire mais à État au sens wébérien du terme, ne sont pas 
simplement des sociétés d’obéissance et de soumission, qu’elles ne 
peuvent être considérées comme despotiques, recourant 
nécessairement à la violence extrême. Détenteur de la violence 
légitime, l’État exerce son autorité davantage que son pouvoir sans 
recourir, en son essence, à la violence : s’il assume sa fonction 
universaliste, sa légitimité auprès de ses citoyens est telle que le 
recours à la force ne se pose pas, qu’il ne peut qu’être exceptionnel 
au moment justement où il a perdu sa légitimité, où il ne se comporte 
plus comme un État. 

La société contre l’État, rédigé d’une plume tout aussi poétique et 
bouleversante que Tristes Tropiques, constitue un hymne à l’harmonie 
avec la nature, au respect de ses règles, à l’accord profond avec ses 
habitants qu’ils soient humains ou non, à la compréhension intime 
des valeurs des animaux ou encore des plantes et des arbres avec 
lesquels s’engage un dialogue de tous les jours, une symbiose qui 
passe aussi par la violence permanente exercée contre les tribus 

 
22 M. Ozouf, Composition française, Gallimard, Folio, 2010. 
23 Cf., par exemple, P. Birnbaum, Les fous de la République, Le Seuil, Point, 1995. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 67 

 

voisines qui structure presque quotidiennement la vie du groupe 
dans ses rapports avec ses voisins. Cette organisation collective 
préviendrait la naissance d’une séparation, la formation de cette 
société redoutée où l'on s'éloigne des normes de la nature avec 
l’apparition d’une relation dominant dominé, avec la naissance d’un 
État extérieur à la société dont la société s’emploie à prévenir la 
formation. 

Mais la société contre l’État de Clastres qui évite la soumission à 
un chef  qui se contente de jouer au chef, de parler dans le vide, 
d’occuper le rôle, est aussi une société à la contrainte sociale absolue, 
à l’entière soumission aux normes collectives, au marquage des corps 
qui témoigne de cette soumission totale qui passe par l’usage accepté 
de la torture comme forme incontournable d’intégration à la société 
des guerriers, aux rôles stricts qui révèlent le poids de la conscience 
collective. Aux yeux de Clastres,  

la propriété essentielle (c’est-à-dire qui touche à l’essence) de la 
société primitive, c’est d’exercer un pouvoir absolu et complet sur 
tout ce qui la compose, c’est d’interdire l’autonomie de l’un 
quelconque de ses sous-ensembles qui la constituent, c’est de 
maintenir tous les mouvements internes, conscients et 
inconscients24.  

On se trouve bien en présence d’une société proche de la 
solidarité mécanique de pure contrainte façonnée par la conscience 
collective omniprésente décrite par Émile Durkheim, d’une forme 
de contrainte sociale extrême appréhendée de manière holiste qui 
opprime les individus, d’autant plus que « la société imprime sa 
marque sur le corps des jeunes gens », elle « dicte sa loi à ses 
membres, elle inscrit le texte de la loi sur la surface des corps. Car, la 
loi qui fonde la vie sociale de la tribu, nul n’est censé l’oublier »25. 
D’une société en tous points opposés à la « reconnaissance » des 
individus qui la compose, de leur personne, de leur « je » propre, de 
l’« estime » qu’ils peuvent avoir d’eux-mêmes au terme de leur 
histoire personnelle construite à partir des processus d’interaction 
sociale26. Cette société indienne qui récuse toute forme d’autonomie 

 
24 P. Clastres, La Société contre l’État, op. cit., p. 180. 
25 Ibid., p. 158. 
26 A. Honneth, La lutte pour la reconnaissance, Gallimard, Folio, 2021. 



68 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

individuelle en est l’antithèse absolue et on voit mal comment elle 
peut combler les attentes d’un ethnologue des années libertaires 
post-68. 

Clastres rétorque durement qu’il « ne milite pas en faveur du 
monde des Sauvages », qu’il « tente de dévoiler les modes de 
fonctionnement et non d’élaborer des programmes », il se gausse 
avec une ironie cinglante de ceux qui prônent, au nom de la Raison, 
le « Retour aux Lumières »27 qu’accompagne, selon lui, la « pratique 
la plus brutale du colonialisme »28 que charrie la modernité. Certes 
Clastres souhaitait « rompre avec la relation téléologique (pour ne pas 
dire théologique) entre la dimension politique de la vie collective et 
la forme-État, virtuellement affirmée et justifiée par toute la 
philosophie occidentale »29 animée par ces Lumières émancipatrices 
contre lesquels il part en guerre au nom d’une forme de relativisme 
culturel propre à légitimer la logique de la société primitive telle qu’il 
la décrit. Il n’empêche que cette société particulière a une telle 
conscience qu’elle impose elle-même des normes collectives qui ne 
seraient, dès lors, pas perçues comme contraignantes. Que le pouvoir 
de la société soit celui d’un « tout unitaire » qui ne relève pas du 
pouvoir, qu’elle déjoue intentionnellement la naissance d’un pouvoir 
politique séparé et rejette délibérément la potentialité de l’État, soit, 
que l’on puisse considérer comme légitime de récuser une vision 
téléologique et évolutionniste qui mènerait nécessairement à l’État, 
soit encore.  

Mais pourquoi déduire de cette présentation de la logique si 
contraignante de certaines sociétés primitives une telle rage à 
l’encontre de l’État et, par contraste implicite, valorisée la seule 
société contre l’État qui n’évite le pouvoir séparé qu’au prix de 
l’imposition de normes collectives profondément intégrées et qu’il 
n’est pas question de récuser, sous peine de mort sociale ou de mort 
tout court ? Pour quelles raisons partir en guerre contre la vision 
durkheimienne de la conscience collective comme forme de 

 
27 Cf. P. Birnbaum, « Sur les origines de la domination politique : à propos d’Etienne de 

La Boétie et de Pierre Clastres », suivi de P. Clastres, « Le retour des Lumières », Revue 
française de science politique, février 1977, XXVII (1). 

28 P. Clastres, « Entretien avec L’Anti-mythes, 1974 », op. cit., p. 22 et 24. 
29 E. Viveiros de Castro, Politique des multiplicités. Pierre Clastres face à l’État, éd. Dehors, 

2019, p. 39. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 69 

 

contrainte qui s’exerce d’autant plus fortement en l’absence d’un 
État30 ? N’est-ce pas remplacer l’État despote par une Société tout 
aussi despotique, faire jouer à la Société la fonction que Clastres 
attribue, à tort, à l’État dans les sociétés modernes occidentales ? La 
coercition n’en serait que plus répressive puisque l’État ne prétend 
pas recouvrir la société sauf  à devenir totalitaire. 

Dans un entretien publié, en 1974, peu après La société contre l’État, 
Clastres soutient « qu’il n’y a pas de coercition dans les sociétés 
primitives » puisque les normes collectives sont celles de la société 
elle-même. Au contraire, l’État, c’est « la figure du despote »31. À ses 
yeux : 

La machine d’État, dans toutes les sociétés occidentales devient 
de plus en plus étatique, c’est-à-dire qu’elle va devenir de plus en 
plus autoritaire… à mon avis, on ira de plus en plus vers des formes 
d’État autoritaires parce que tout le monde veut de l’autorité… la 
machine d’État va aboutir à une espèce de fascisme, pas un fascisme 
de parti mais un fascisme intérieur. Quand je disais la machine 
étatique : il ne s’agissait pas seulement de l’appareil d’État (le 
gouvernement, l’appareil central d’État). Il y a des sous-machines, 
qui sont de véritables machines d’État et de pouvoir et qui 
fonctionnent, en dépit parfois des apparences, en harmonie avec 
cette machine centrale de l’État. Je pense aux partis et aux syndicats, 
principalement au PC et à la CGT […qui sont] des organes très 
importants de la méga-machine étatique… si l’État devient le tout, 

 
30 Pour avoir avancé cet argument, Clastres s’en prend férocement à 

« Durkheim-Birnbaum » (P. Clastres, « Entretien avec Pierre Clastres », op. cit., p. 24) alors 
que, comme l’observe Eduardo Viveiros de Castro qui défend l’auteur de La société contre 
l’État, « Clastres tend occasionnellement à hypostasier la société – du moins donnait cette 
impression – en la concevant comme un sujet collectif  » dans l’esprit… de Durkheim ! 
E. Viveiros de Castro, Politique des multiplicités, op. cit., p. 56. C’est également ce qu’observe 
un Claude Lefort pourtant très élogieux à l’égard de Clastres et qui partage nombre de ses 
préoccupations qui constate à son tour une « tentation durkheimienne dans son œuvre ». 
Claude Lefort, « L’œuvre de Clastres », Recherches d’anthropologie politique, Le Seuil, 2012, 
p. 198. Cf. aussi Cl. Lefort, « L’œuvre de Clastres », L’esprit des lois sauvages. Pierre Clastres ou 
une nouvelle anthropologie politique (M. Abensour éd.), Le Seuil, 1987, p. 198. 

31 P. Clastres, « Entretien avec l’Anti-mythes, 1974 », op. cit., p. 25. Eduardo Viveiros de 

Castro qui admire l’œuvre de Clastres parle lui aussi de « la naissance du monstre État » : 
E. Viveiros de Castro, Politique des multiplicités. Pierre Clastres face à l’État, op. cit., p. 84. 



70 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTÉS DE DROIT 

 

on est dans le totalitarisme. C’est évident… La Sécurité sociale, c’est 
l’État32. 

Cette vision orwellienne de l’État despote dont la coercition se 
manifeste aussi par l’instauration de la Sécurité sociale ne tient guère 
compte de ce qu’est l’État en tant qu’institution spécifique. En 
confondant l’État avec le despotisme ou le totalitarisme, Clastres 
récuse toutes les analyses contemporaines de l’État comme 
institution différenciée et institutionnalisée, comme instance qui 
énonce le droit, comme réalité légitime prenant en compte l’intérêt 
général et le service public. Un État dans lequel peuvent se 
reconnaître ses citoyens, qui n’est en rien totalitaire dans la mesure 
justement où le totalitarisme nie l’État, le détruit pour le remplacer 
par un parti-État qui en est l’antithèse. L’anarchisme de Clastres 
s’inscrit dans la logique de 68 et récuse explicitement d’un même 
geste tout l’apport des sciences sociales contemporaines en une 
verve dénonciatrice extrême. Max Weber mais aussi Otto Hintze, 
Hans Kelsen ou Charles Tilly passent à la trappe tout comme la 
sociologie politique de l’État qui examine les différents types d’États 
dans une analyse comparative qui oppose les États forts (mais en rien 
totalitaires) aux États faibles, en s’interrogeant sur le type d’État 
comme variable indépendante par rapport à laquelle s’organisent 
différentes mobilisations sociales et politiques. 

Renversant la perspective marxiste, Clastres estime curieusement 
que « l’État engendre les classes »33, niant, tout autant que la logique 
marxiste, la spécificité de l’État et sa distance à l’égard des classes 
sociales. Décidément, l’État, à ses yeux, est bien le responsable des 
malheurs du monde. C’est oublier que l’action de l’État ne s’identifie 
pas à la seule contrainte, que la société civile conserve toujours son 
autonomie, ses sphères de liberté, que, sauf  à se nier, l’État « à 
l’occidentale », comme il le nomme, n’a jamais été réducteur de la 
société civile à une pure homogénéisation comme forme de 
contrainte de l’Un, que l’emprise de l’État varie selon les sociétés, 

 
32 P. Clastres, « Entretien avec l’Anti-mythes, 1974 », op. cit., p. 57-59. En dépit de son 

opposition radicale à l’approche marxiste de l’État, cette étrange vision de l’État semble 
rapprocher paradoxalement Clastres des conceptions de Louis Althusser, de ses appareils 
idéologiques d’État, de sa théorie fort à la mode à l’époque et élaborée durant la même 
période. 

33 Ibid., p. 16-17. 



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 71 

 

que les sociétés anglo-saxonnes ou encore l’Espagne et l’Italie 
connaissent des formes extrêmes de pluralisme interne, de 
contestation, de refus de l’Un34. Claude Lefort, un ami proche de 
Clastres qui partage ses valeurs, n’en souligne pas moins le manque 
de « prudence » de Clastres dans l’analyse des formations étatiques35. 

 
Contre Hobbes, Pierre Clastres l’affirme sans détour, « l’État n’est 

pas éternel ». Et de s’interroger : « la lumière jetée sur le moment de 
la naissance de l’État éclairera-t-elle également les conditions de 
possibilité (réalisables ou non) de sa mort »36 ? C’est dire que le 
moment État peut se trouver aboli. Une fois né, l’État peut-il 
disparaître ?  

Si Clastres le souhaite, si le temps du Léviathan se trouve quelque 
peu dépassé, il s’agirait d’un chamboulement sans comparaison de 
l’histoire moderne qui a vu la naissance des États, entre le XII

e et le 
XVII

e siècle, des institutions diverses au cœur des siècles passés qui 
s’évanouiraient, laissant les citoyens désemparés, laminant leur 
alliance avec l’État. Retourneront-ils à la guerre de tous contre tous 
antérieure à l’État ou, à l’instar des sociétés primitives, sauront-ils 
instaurer entre eux des relations solidaires, parviendront-ils à 
imaginer une démocratie participative fort différente de la société 
primitive contre l’État mais qui partagent son refus du « despote », 
des modes de gouvernement collectif  analogues aux utopies 
anarchistes des ZAC ou d’Occupy Wall Street ? Par quel mode de 
représentation les citoyens parviendront-ils à se faire entendre sans 
que la fureur et la violence ne se répandent par un retour à une 
nouvelle guerre de tous contre tous qui succéderait, cette fois, à 
l’État ? 

 
34 B. Badie et P. Birnbaum, Sociologie de l’État, Pluriel, 2018. 
35 Cl. Lefort, « L’œuvre de Clastres », op. cit., p. 193. 
36 P. Clastres, Recherches d’anthropologie politique, op. cit., p. 108-109. 


