REVUE
D’HISTOIRE

DES FACULTES DE DROIT
ET DE LA CULTURE JURIDIQUE

LECTURES DE... N°14:

LA SOCIETE CONTRE L’ETAT
(Editions de Minuit, 1974)
de Pierre CLASTRES

Journée d’étude organisée le 13 mai 2023 a I'université Paris 1
Panthéon-Sorbonne, textes mis en ligne le 23 janvier 2026.

Pour citer cet article : Pierre Birnbaum, « Pierre Clastres, contre
I’Etat “despote” », Revue d’histoire des Facultés de droit, 2025, Hors série
Lectures de. .. n° 14 : La Société contre I'Etat (Editions de Minuit, 1974),
de Pierre Clastres.

En ligne sur :

https:/ /univ-droit.fr/recherche/actualites-de-la-
recherche/manifestations/46682-lectures-de-la-societe-contre-1-
etat-de-pierre-clastres-editions-de-minuit-1974






PIERRE CLASTRES,
CONTRE L’ETAT « DESPOTE »

Pierre BIRNBAUM
Professeur émérite de sociologie,
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne

En mai 1968, les manifestants lancent leurs cris hostiles a
Pautoritarisme, « il est interdit d’interdire », « Tout Etat est policier »,
se levent contre les éducateurs, les parents, 'administration et IEtat
qui opprime. On dénonce l'oppression de tous les appareils
idéologiques de répression et, aux cris de « CRS-SS», I'Etat
républicain universaliste se trouve assimilé au nazisme, au
totalitarisme hitlérien, a la répression sans limite, a Pencontre des
bienfaits de la démocratie participative. Dans un méme élan, on s’en
prend avec force aux partis communistes, au totalitarisme soviétique
qu’Alexandre Soljenitsyne vient de dénoncer dans Une journée d’lvan
Denissoviteh'. Le mouvement de mai 68 fait ainsi figure d’utopie
libertaire hostile a tous les pouvoirs, a tous les Etats, qu’ils soient
républicains et universalistes ou totalitaires?, tous sont supposés
réprimer aveuglément.

De¢s lors, le retour a la société civile s’impose, a la nature
accueillante et bienfaisante, a la communauté locale source de
plénitude, au bonheur de vivre en rejetant toute forme d’aliénation,
au Larzac ancré dans la Terre accueillante. Loin de I'Etat, telle est
Purgence. Sus a I’Etat, tel est le mot d’ordre partagé par nombre de
ses ennemis au nom d’idéaux divers et opposés. Cette levée contre
PEtat au nom d’une liberté retrouvée emporte presque les
convictions les plus diverses et se présente comme un moment

LA, Soljenitsyne, Une journée d’Tvan Denissovitch, Julliard, 1963.
2 P. Grémion, « Mai 68 et le choc du Goulag », Esprit, mai 2000.



62 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

essentiel de la France contemporaine, une rupture durable qui touche
profondément les valeurs et les comportements3.

A bas PEtat, tel est alors le nouveau mot d’ordre de nombre
d’intellectuels qui se veulent libres et lancent des revues, hostiles aux
totalitarismes telles Socialisme ou Barbarie ou encore Libre a laquelle
participent Claude Lefort, Cornélius Castoriadis ou Pierre Clastres.
Cette conception libertaire hostile a toute forme de pouvoir
entendue comme nécessairement violente, source de domination de
I'Un sur les autres, de servitude, d’obéissance contrainte, émerge
donc durant ce moment d’apres 68 durant lequel 'on récuse toute
forme d’Etat au nom soit d’un retour 4 une communauté imaginée
comme forme parfaite de relations sociales collectives structurées.

De manicre provocatrice!, Régis Debray dénonce pourtant
I'utopie libératrice de mai 1968 en considérant ses effets inattendus,
radicalement contraires 2a la vision naturaliste de retour a la nature, a
I’anarchisme communautariste. Il estime que le mouvement de 68,
en légitimant le refus de I'Etat, en plaidant pour un retour a la société
mais aussi pour la liberté de Tacteur et la renaissance de
I'individualisme a tous crins, a justifié 'adhésion au libéralisme et
menée paradoxalement a I’élection du libéral Giscard d’Estaing, a la
libéralisation de la société qui Iéloigne de I'Etat gaulliste
émancipateur congu dorénavant comme répressif, a la contestation
de la notion d’Etat elle-méme : comme si la centralisation de I'Etat
républicain francais émancipateur pouvait étre rapprochée de I’Etat
totalitaire qui représente, au contraire, la fin de I’Etat, la domination
du parti sur I'Etat.

D’une certaine manicre, cette critique concerne implicitement la
tradition libertaire hostile a 'Etat qui s’épanouit en France au méme
moment et qui, dans la sociologie politique, émerge a travers le beau
livee de Pierre Clastres, La société contre I'Etat (1974). Comme aux
Etats-Unis, durant la méme période, on entend, a 'instar de Carole
Pateman et dans la tradition rousseauiste, consolider la démocratie

3 E. Morin, Cl. Lefort, C. Castoriadis, Mai 68 : La Bréche, Bruxelles, Complexe, 1988 ;
G. Dreyfus-Armand, R. Frank, M.-Fr. Lévy et M. Zancarini-Fournel, Les Années 68, le temps
de la contestation, Paris, IHTP/CNRS, 2000.

4 R. Debray, Modeste contribution anx disconrs et cérémonies officielles du dixieme anniversaire,
Maspéro, 1987, rééd. 2008 avec le titre Mai 68 : une contre-révolution réussie; cf. aussi
J.-P. Le Goft, Mai 68, I'béritage impossible, La Découverte, 2002.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 63

participative ancrée dans le local par I'entremise d’un retour a la
nature’, Clastres se tourne vers des sociétés qui, elles aussi, auraient
évité la « malencontre » de la servitude, c’est-a-dire de I’Etat sans
toutefois pouvoir rendre compte de son émergence historique,
« cette apparition mystérieuse, irréversible, mortelle pour les sociétés
primitives, ce que nous connaissons sous le nom d’Ftat », un Ftat
porteur de « malheur » que la société tupi-guarani refuse de maniere
«héroique »”. 11 ajoute: « Quel formidable événement, quelle
révolution laisserent surgir la figure du Despote, de celui qui
commande a ceux qui obéissent ? D’ou vient le pouvoir politique ?
Mystére, provisoire peut étre, de Iorigine ». I”Etat demeure une
métaphore inqui¢tante du Mal, rien de plus.

Lorsque Clastres déclare que « forcément, parler des sociétés sans
Etat, c’est nommer en méme temps les autres, c’est-a-dire, les
sociétés a Etat », il se contente de cette affirmation de bon sens sans
pour autant prendre le temps d’analyser ces sociétés a Etat, leurs
différences, leurs rapports distincts avec la culture, la religion, le
territoire, leur structure bureaucratique institutionnalisée ou non etc.
A ses yeux, des lors, IEtat, celui du « monde occidental », n’est
qu’une figure de rhétorique purement abstraite. Clastres s’intéresse
ainsi aux sociétés sans Ftat sans savoir vraiment de quoi sont faites
les sociétés a Etat. D’ou le caractére un peu déséquilibré de toute
réflexion sur sa belle lecture imaginée des sociétés sans Etat.

A ses yeux, I’Etat est la « forme ultime » de la violence, c’est-a-dire
« ’Etat centralisé »°. Or il ne va pas de soi qu’en tant que tel, I'Etat
centralisé soit la forme ultime de la violence, c’est confondre autorité
et violence. On pourrait méme soutenir le contraire, a savoir que c’est
la fin de I'Etat et son remplacement par un parti totalitaire ou un
leader charismatique qui incarnent la forme ultime de la violence en
impliquant la disparition de I'Etat. Davantage encore, I'Etat
centralisé demeure une exception, il n’est guere le résultat inéluctable

5 C. Pateman, Participation and democratic theory, Cambridge University press, Cambridge,
1970.

6 P, Clastres, La société contre I'Etat, éd. de Minuit, 1974, p. 172.

7 Ibid., p. 185.

8 Ibid., p. 174.

9 P. Clastres, « Entretien avec IAnti-Mythes, 1974 », L.’Anti-Mythe, Sens et Tonka, 1974
p. 14.

0P, Clastres, La société contre I'Etat, op. cit., p. 23.



64 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

d’une évolution inéluctable comme Pavance Clastres puisque
nombre de pays démocratiques du monde « occidental », comme il
le nomme, de la Suisse a 'ltalic, de ’Allemagne a ’'Espagne ou encore
la Grande Bretagne, des Pays Bas aux Etats-Unis ont certes chacune
d’entre elles un Etat mais non un Etat centralisé. Dans ce sens, il est
profondément réducteur de soutenir qu’« il y a d’une part les sociétés
primitives ou sociétés sans Etat, il y a d’autre part les sociétés a
Etat »'! sans tenir compte de Pimmense diversité des types d’Frats,
rares étant ceux qui sont centralisés.

Pour Clastres, dans ces sociétés sans Etat, en fonction d’une
« intentionnalité sociologique... le pouvoir est exactement ce que ces
sociétés ont voulu qu’il soit. Et comme ce pouvoir n’y est, pour le
dire schématiquement, rien, le groupe révele ce faisant son refus de
l'autorité, une négation absolue du pouvoir »2. Par une « décision »
collective, la société refuse la naissance d’un pouvoir séparé. Comme
«le pouvoir est en son essence coercition », la société piege d’une
certaine maniere le lieu du pouvoir pour en refuser la naissance, le
chef n’é¢tant que « le maitre des mots » dont « la parole n’est pas dite
pour étre écoutée ». Des lors, « le devoir de parole du chef, ce flux
constant de parole vide qu’il doit a la tribu, c’est sa dette infinie, la
garantie qui interdit 2 'homme de parole de devenir homme de
pouvoir »3. Comme « I’essence » de ’Etat, c’est « la violence »'4, il
s’agit d’empécher que le chef se transforme en « despote », a 'instar
de PEtat que Clastres nomme «le Despote », qu’il demeure «au
service de la société (car) c’est la société en elle-méme (lieu véritable
du pouvoir) qui exerce comme telle son autorité sur le chef »5: en
séparant chefferie et coercition, la société primitive parvient a
« rendre le pouvoir impuissant »'¢.

Ces réflexions sur I'Etat, le pouvoir, autorité ou la coercition ne
vont pas de soi puisque Clastres emploie presque indifféremment ces
notions'”. Que cette société primitive parvienne a empécher la

" Tbid., p. 170.

12 Ibid., p. 39.

13 Ibid., p. 135-136.

Y 1bid., p. 174.

15 Ibid., p. 174 et 176.

16 P, Clastres, Recherches d’anthrapologie politiqne, Le Seuil, 1980, p. 18.

17 Aux yeux de Clastres, « le groupe révéle ce faisant son refus radical de autorité, une
négation absolue du pouvoir », La société contre ['Etat, op. cit., p. 39.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 65

différentiation, la naissance d’un pouvoir distinct, qu’elle évite la
construction d’un espace politique car elle a « lintuition » qu’il
menerait a 'usage de la violence, soit. Peut-on pour autant voir en
I’Etat simplement un despote qui recourt par nature a la violence,
appréhender cette « malencontre » qu'est I'Ftat comme «le signe
répugnant d’une déchéance »® propice a lavenement de la
« servitude » ?

Certes, a une reprise du moins, Clastres se montre soucieux de ne
pas réifier I'Etat : il éctit « ainsi, on ne saurait réduire 2 un seul type
les diverses figures historiques de I'Etat et rien ne permet de
confondre entre eux 'Etat des despotes archaiques, ou I’Etat libéral
bourgeois, ou I’Etat totalitaire fasciste ou communiste ». En dépit
de cette précaution formulée a une seule reprise, dés que Clastres
examine un BEtat spécifique, tel celui de la France, ces sages
distinctions paraissent disparaitre, c’est davantage le « despote » qui
réapparait comme si la France se révélait proche des sociétés a « Ftat
totalitaire ». En constatant ainsi que lhistoire de la société frangaise
a été une longue suite de répression des cultures minoritaires, des
Albigeois au patois réprimé par I’école laique, Clastres écrit,
« Affirmer, a partir de 'exemple francais, que I'ethnocide, appartient
a I’essence unificatrice de I’Etat conduit logiquement a dire que toute
formation étatique est ethnocidaire ». Il ajoute :

la violence ethnocidaire, comme négation de la différence,
appartient bien a I’essence de I’Etat, aussi bien dans les empires
barbares que dans les sociétés civilisées d’Occident: toute
organisation étatique est ethnocidaire, I'ethnocide est le mode
normal d’existence de PEtat2.

Enfin, revenant a une vision générale de I'Etat, il estime que les
« Etats occidentaux » connaissent « une capacité ethnocidaire sans
limites, elle est effrénée »1.

Clastres a raison de souligner la répression des cultures
minoritaires par I’Etat a la francaise, la maniére dont 1789 entend
éradiquer les patois mais il surestime la réalité de ce processus qui

18 Ibid., p. 112.

19 Ibid., p. 103-104.
20 Ihid., p. 54-55.

21 Ibid., p. 56.



66 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

n’est en rien, sauf exception, ethnocidaire. Les langues régionales
subsistent apres 1789 comme 'ont montré nombre d’historiens, tout
comme la diversité religieuse. Composition frangaise, le beau livre de
Mona Ozouf en témoigne a lui seul qui montre la survivance des
deux cotés, celui de la République laique et celui du bas breton?2. De
méme, pour ne prendre que cet exemple, en dépit de la violence
régénératrice qui s’exerce sur eux, les Juifs ont su entrer dans la
citoyenneté et préserver le sens d’une histoire propre, des modes de
sociabilités distincts?’. C’est dire qu’il semble difficile de rapprocher
Pethnocide des Indiens d’Amérique de la régénération a la francaise
dans une vision radicalement négative de I’Etat. C’est souligner aussi
la différence entre types d’Etat centralisés ou non, unitaires ou
pluralistes : ainsi I'Etat britannique ou I’Etat italien ou encore I'Ftat
suisse ne répriment en rien les minorités linguistiques dont ils
légitiment au contraire Pexpression culturelle et politique. Il semble
donc difficile d’estimer tout de go que la capacité ethnocidaire « des
Etats occidentaux » est sans limite.

On peut avancer, contre Clastres, que les sociétés a Etat, non 2
Etat totalitaire mais 2 Etat au sens wébérien du terme, ne sont pas
simplement des sociétés d’obéissance et de soumission, qu’elles ne
peuvent ¢tre considérées comme despotiques, recourant
nécessairement a la violence extréme. Détenteur de la violence
légitime, 'Ftat exerce son autorité davantage que son pouvoir sans
recoutir, en son essence, 4 la violence : s’il assume sa fonction
universaliste, sa légitimité aupres de ses citoyens est telle que le
recours a la force ne se pose pas, qu’il ne peut qu’étre exceptionnel
au moment justement ou il a perdu sa légitimité, ou il ne se comporte
plus comme un Frat,

La société contre 'Etat, védigé d’une plume tout aussi poétique et
bouleversante que T7istes Tropigues, constitue un hymne a ’harmonie
avec la nature, au respect de ses regles, a 'accord profond avec ses
habitants qu’ils soient humains ou non, a la compréhension intime
des valeurs des animaux ou encore des plantes et des arbres avec
lesquels s’engage un dialogue de tous les jours, une symbiose qui
passe aussi par la violence permanente exercée contre les tribus

22 M. Ozouf, Composition fran¢aise, Gallimard, Folio, 2010.
23 Cf., par exemple, P. Birnbaum, Les fous de la Républigne, Le Seuil, Point, 1995.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 67

voisines qui structure presque quotidiennement la vie du groupe
dans ses rapports avec ses voisins. Cette organisation collective
préviendrait la naissance d’une séparation, la formation de cette
société redoutée ou l'on s'éloigne des normes de la nature avec
Papparition d’une relation dominant dominé, avec la naissance d’un
Etat extérieur a la société dont la société s’emploie a prévenir la
formation.

Mais la société contre 'Etat de Clastres qui évite la soumission a
un chef qui se contente de jouer au chef, de parler dans le vide,
d’occuper le role, est aussi une société a la contrainte sociale absolue,
a I’entiere soumission aux normes collectives, au marquage des corps
qui témoigne de cette soumission totale qui passe par I'usage accepté
de la torture comme forme incontournable d’intégration a la société
des guerriers, aux roles stricts qui révelent le poids de la conscience
collective. Aux yeux de Clastres,

la propriété essentielle (c’est-a-dire qui touche a I’essence) de la
société primitive, c’est d’exercer un pouvoir absolu et complet sur
tout ce qui la compose, c’est d’interdire I'autonomie de l'un
quelconque de ses sous-ensembles qui la constituent, c’est de
maintenir tous les mouvements internes, conscients et
inconscients?,

On se trouve bien en présence d’une société proche de la
solidarité mécanique de pure contrainte faconnée par la conscience
collective omniprésente décrite par Emile Durkheim, d’une forme
de contrainte sociale extréme appréhendée de manicre holiste qui
opprime les individus, d’autant plus que «la société imprime sa
marque sur le corps des jeunes gens», elle «dicte sa loi a ses
membres, elle inscrit le texte de la loi sur la surface des corps. Car, la
loi qui fonde la vie sociale de la tribu, nul n’est censé I'oublier »?.
D’une société en tous points opposés a la « reconnaissance » des
individus qui la compose, de leur personne, de leur « je » propre, de
I« estime » qu’ils peuvent avoir d’eux-mémes au terme de leur
histoire personnelle construite a partir des processus d’interaction
sociale?. Cette société indienne qui récuse toute forme d’autonomie

24P, Clastres, La Société contre 'Ftat, op. cit., p. 180.
25 Tbid., p. 158.
26 A. Honneth, La lutte pour la reconnaissance, Gallimard, Folio, 2021.



68 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

individuelle en est 'antithése absolue et on voit mal comment elle
peut combler les attentes d’un ethnologue des années libertaires
post-68.

Clastres rétorque durement quil « ne milite pas en faveur du
monde des Sauvages », qu’il «tente de dévoiler les modes de
fonctionnement et non d’¢laborer des programmes », il se gausse
avec une ironie cinglante de ceux qui pronent, au nom de la Raison,
le « Retour aux Lumiceres »7 qu’accompagne, selon lui, la « pratique
la plus brutale du colonialisme »® que charrie la modernité. Certes
Clastres souhaitait « rompre avec la relation téléologique (pour ne pas
dire théologique) entre la dimension politique de la vie collective et
la forme-Etat, virtuellement affirmée et justifiée par toute la
philosophie occidentale » animée par ces Lumicres émancipatrices
contre lesquels il part en guerre au nom d’une forme de relativisme
culturel propre a 1égitimer la logique de la société primitive telle qu’il
la décrit. 11 n’empéche que cette société particulicre a une telle
conscience qu’elle impose elle-méme des normes collectives qui ne
seraient, des lors, pas percues comme contraignantes. Que le pouvoir
de la société soit celui d’un « tout unitaire » qui ne releve pas du
pouvoir, qu’elle déjoue intentionnellement la naissance d’un pouvoir
politique séparé et rejette délibérément la potentialité de I'Etat, soit,
que P'on puisse considérer comme légitime de récuser une vision
téléologique et évolutionniste qui ménerait nécessairement a I’Etat,
soit encore.

Mais pourquoi déduire de cette présentation de la logique si
contraignante de certaines sociétés primitives une telle rage a
Pencontre de I'Etat et, par contraste implicite, valorisée la seule
société contre 'Ftat qui n’évite le pouvoir séparé quau prix de
I'imposition de normes collectives profondément intégrées et qu’il
n’est pas question de récuser, sous peine de mort sociale ou de mort
tout court ? Pour quelles raisons partir en guerre contre la vision
durkheimienne de la conscience collective comme forme de

27 Cf. P. Birnbaum, « Sur les origines de la domination politique : & propos d’Etienne de
La Boétie et de Pierre Clastres », suivi de P. Clastres, « Le retour des Lumicres », Revue
[frangaise de science politique, tévrier 1977, XXVII (1).

28 P. Clastres, « Entretien avec I Anti-mythes, 1974 », op. cit., p. 22 et 24.

29 E. Viveiros de Castro, Politique des mmultiplicités. Pierre Clastres face a "Etat, éd. Dehors,
2019, p. 39.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 69

contrainte qui s’exerce d’autant plus fortement en I’absence d’un
Etat® ? N’est-ce pas remplacer 'Etat despote par une Société tout
aussi despotique, faire jouer a la Société la fonction que Clastres
attribue, a tort, 2 'Etat dans les sociétés modernes occidentales ? La
coercition n’en serait que plus répressive puisque I'Etat ne prétend
pas recouvrir la société sauf a devenir totalitaire.

Dans un entretien publié, en 1974, peu aprés La société contre I'Ftat,
Clastres soutient « qu’il n’y a pas de coercition dans les sociétés
primitives » puisque les normes collectives sont celles de la société
elle-méme. Au contraire, 'Ftat, c’est « la figure du despote »'. A ses
yeux :

La machine d’Etat, dans toutes les sociétés occidentales devient
de plus en plus étatique, c’est-a-dire qu’elle va devenir de plus en
plus autoritaire. .. a mon avis, on ira de plus en plus vers des formes
d’Fitat autoritaires parce que tout le monde veut de lautorité... la
machine d’Etat va aboutir 4 une espéce de fascisme, pas un fascisme
de parti mais un fascisme intérieur. Quand je disais la machine
étatique : il ne s’agissait pas seulement de Pappareil d’Etat (le
gouvernement, Iappareil central d’Etat). 11 y a des sous-machines,
qui sont de véritables machines d’Ftat et de pouvoir et qui
fonctionnent, en dépit parfois des apparences, en harmonie avec
cette machine centrale de I’Etat. Je pense aux partis et aux syndicats,
principalement au PC et a la CGT [...qui sont] des organes tres
importants de la méga-machine étatique... si I'Etat devient le tout,

30 Pour avoir avancé cet argument, Clastres s’en prend férocement a
« Durkheim-Birnbaum » (P. Clastres, « Entretien avec Pierre Clastres », gp. cit., p. 24) alors
que, comme l'observe Eduardo Viveiros de Castro qui défend l'auteur de La société contre
PEtat, « Clastres tend occasionnellement a hypostasier la société — du moins donnait cette
impression — en la concevant comme un sujet collectif » dans Pesprit... de Durkheim !
E. Viveiros de Castro, Politique des multiplicités, op. cit., p. 56. C’est également ce qu’observe
un Claude Lefort pourtant tres élogieux a I’égard de Clastres et qui partage nombre de ses
préoccupations qui constate a son tour une « tentation durkheimienne dans son ceuvre ».
Claude Lefort, « L’ceuvre de Clastres », Recherches d'anthropologie politique, Le Seuil, 2012,
p. 198. Cf. aussi Cl. Lefort, « L’ceuvre de Clastres », L'esprit des lois sanvages. Pierre Clastres ou
une nonvelle anthropologie politique (M. Abensour éd.), Le Seuil, 1987, p. 198.

3P, Clastres, « Entretien avec I’Anti-mythes, 1974 », gp. ¢it., p. 25. Eduardo Viveiros de
Castro qui admire Pceuvre de Clastres parle lui aussi de « la naissance du monstre Etat » :
E. Viveiros de Castro, Politigue des multiplicités. Pierre Clastres face a I'Eitat, op. cit., p. 84.



70 REVUE D’HISTOIRE DES FACULTES DE DROIT

on est dans le totalitarisme. C’est évident... La Sécurité sociale, c’est
IEtat®,

Cette vision orwellienne de I’Etat despote dont la coercition se
manifeste aussi par I'instauration de la Sécurité sociale ne tient gucre
compte de ce qulest I'Etat en tant quinstitution spécifique. En
confondant I’Etat avec le despotisme ou le totalitarisme, Clastres
récuse toutes les analyses contemporaines de I'Etat comme
institution différenciée et institutionnalisée, comme instance qui
énonce le droit, comme réalité légitime prenant en compte l'intérét
général et le service public. Un Etat dans lequel peuvent se
reconnaitre ses citoyens, qui n’est en rien totalitaire dans la mesure
justement ot le totalitarisme nie I'Etat, le détruit pour le remplacer
par un parti-Etat qui en est antithése. 1 anarchisme de Clastres
s’'inscrit dans la logique de 68 et récuse explicitement d’'un méme
geste tout 'apport des sciences sociales contemporaines en une
verve dénonciatrice extréme. Max Weber mais aussi Otto Hintze,
Hans Kelsen ou Charles Tilly passent a la trappe tout comme la
sociologie politique de 'Ftat qui examine les différents types d’Frtats
dans une analyse comparative qui oppose les Etats forts (mais en rien
totalitaires) aux Ftats faibles, en s’interrogeant sur le type d’Etat
comme variable indépendante par rapport a laquelle s’organisent
différentes mobilisations sociales et politiques.

Renversant la perspective marxiste, Clastres estime curieusement
que « I’Etat engendre les classes »*, niant, tout autant que la logique
marxiste, la spécificité de I’Etat et sa distance a I’égard des classes
sociales. Décidément, 'Etat, 2 ses yeux, est bien le responsable des
malheurs du monde. C’est oublier que I’action de 'Etat ne s’identifie
pas a la seule contrainte, que la société civile conserve toujours son
autonomie, ses spheres de liberté, que, sauf a se nier, IEtat « 2
l'occidentale », comme il le nomme, n’a jamais été réducteur de la
société civile a une pure homogénéisation comme forme de
contrainte de 'Un, que Pemprise de I'Etat varie selon les sociétés,

32 P. Clastres, « Entretien avec I’Anti-mythes, 1974 », op. cit., p. 57-59. En dépit de son
opposition radicale 4 I'approche marxiste de Ertat, cette étrange vision de PEtat semble
rapprocher paradoxalement Clastres des conceptions de Louis Althusser, de ses appareils
idéologiques d’Etat, de sa théorie fort a la mode a époque et élaborée durant la méme
période.

33 Ibid., p. 16-17.



ET DE LA CULTURE JURIDIQUE 71

que les sociétés anglo-saxonnes ou encore I'Espagne et I'Italie
connaissent des formes extrémes de pluralisme interne, de
contestation, de refus de I'Un**. Claude Lefort, un ami proche de
Clastres qui partage ses valeurs, n’en souligne pas moins le manque
de « prudence » de Clastres dans I’analyse des formations étatiques.

Contre Hobbes, Pierre Clastres Iaffirme sans détour, « 'Etat n’est
pas éternel ». Et de s’interroger : « la lumiére jetée sur le moment de
la naissance de PEtat éclairera-t-elle également les conditions de
possibilité (réalisables ou non) de sa mort »¢? Clest dire que le
moment Etat peut se trouver aboli. Une fois né, I'Etat peut-il
disparaitre ?

Si Clastres le souhaite, si le temps du Léviathan se trouve quelque
peu dépassé, il s’agirait d’'un chamboulement sans comparaison de
Phistoire moderne qui a vu la naissance des Etats, entre le XII° et le
XVII® siccle, des institutions diverses au cceur des siecles passés qui
s’évanouiraient, laissant les citoyens désemparés, laminant leur
alliance avec I’Etat. Retourneront-ils 2 la guerre de tous contre tous
antérieure 2 I’Etat ou, a Pinstar des sociétés primitives, sauront-ils
instaurer entre cux des relations solidaires, parviendront-ils a
imaginer une démocratie participative fort différente de la société
primitive contre I’Etat mais qui partagent son refus du « despote »,
des modes de gouvernement collectif analogues aux utopies
anarchistes des ZAC ou d’Occupy Wall Street ? Par quel mode de
représentation les citoyens parviendront-ils a se faire entendre sans
que la fureur et la violence ne se répandent par un retour a une
nouvelle guerre de tous contre tous qui succéderait, cette fois, a
I’Etat ?

34 B. Badie et P. Birnbaum, Sociolggie de I’Etat, Plutiel, 2018.
35 CL Lefort, « Lceuvte de Clastres », gp. cit., p. 193.
36 P. Clastres, Recherches d’anthropologie politique, ap. cit., p. 108-109.



